

یہودیت، عیسائیت، اسلام اور دیگر مذاہب کے مختلف صورات کا جائزہ

# فرشتوں کی تاریخ

تحمیق و ترجمہ:  
یاسر جواد

# فرشتوں کی تاریخ

فرشتوں کے بارے میں یہودیت، عیسائیت، اسلام اور دیگر مذاہب کے مختلف تصورات کا انتہائی دلچسپ، معلوماتی اور تحقیقی جائزہ

تحقیق و ترجمہ: یاسر جواد

نگارشات پبلیشرز

جیب ایجوکیشن سٹر 38-مین اردو بازار لاہور 24- مزگ روز، لاہور  
فون 042-735420593 فکس 7322892 فون 042-5014066 فکس 042-5014066

e-mail: nigarshat@yahoo.com

[www.nigarshatpublishers.com](http://www.nigarshatpublishers.com)







|    |                                                     |
|----|-----------------------------------------------------|
| 59 | فرشتوں جزو ایمان ہیں                                |
| 60 | فرشتوں کی تحقیق                                     |
| 60 | عرش اور فرشتے                                       |
| 60 | اللہ کی خدمت                                        |
| 31 | فرشتوں کی جنس                                       |
| 61 | تبیح و تحریم                                        |
| 62 | انسانوں اور فرشتوں کا تعلق                          |
| 62 | زمین پر نزول                                        |
| 63 | فرشتے اور دیگر اننمیاء                              |
| 63 | جبریل (علیہ السلام)                                 |
| 64 | جنگ بدر                                             |
| 64 | روحیں قبض کرنا                                      |
| 65 | روز قیامت اور فرشتے                                 |
| 65 | دوزخ اور فرشتے                                      |
| 66 | فرشتوں کے متعلق مسلم روایات                         |
| 66 | شق قلب اور فرشتے                                    |
| 67 | نمایاں اور فرشتے                                    |
| 67 | معراج اور فرشتے                                     |
| 68 | جنگ میں ملائکہ کی شرکت                              |
| 69 | تخلیق آدم کی اسلامی داستان میں فرشتوں کا کروار      |
| 71 | اولیا اور فرشتے                                     |
| 72 | احادیث اور تفاسیر میں فرشتوں کی وضاحت               |
| 74 | جبریل، میکائیل، اسرافیل اور عزرائیل کے متعلق روایات |
| 76 | تقسیم ملائکہ                                        |
| 78 | جہات اور فرشتے                                      |

|    |                                     |   |
|----|-------------------------------------|---|
| 32 | پہلی بیانات کی تفسیر اور تحلیل      | 4 |
| 35 | نام اور جوہر                        |   |
| 37 | فرشتوں کی تعداد                     |   |
| 38 | فرشتوں کے وظائف                     |   |
| 41 | قرون وسطی میں                       |   |
| 41 | قبائل                               |   |
| 42 | باطنی علم الملائکہ                  |   |
| 43 | عموی ہاریخی ترقی                    |   |
| 44 | فرشتہ پرستی                         |   |
| 45 | انسان سے کثریتیت                    |   |
| 45 | قیوجوہیں کے رانے                    |   |
| 46 | سعدی، طیوی، ابن داؤد، مسیونائیورز   |   |
| 47 | قبائل کا گلہ نظر                    |   |
| 48 | 4- عیسائیت کے فرشتے                 |   |
| 50 | خدا کے خدمت گار                     |   |
| 50 | نوع انسانی کی جانب خداوند کے قاصد   |   |
| 51 | زبانی محافظ                         |   |
| 52 | وہیا پر حاکم الوہی نمائندے          |   |
| 53 | نظام مراتب                          |   |
| 56 | فرشتوں کی تعداد                     |   |
| 56 | برے فرشتے                           |   |
| 57 | 57 میں "فرشتہ" کی اصطلاح Septuagint |   |
| 59 | 5- اسلام کے ملائکہ                  |   |
| 59 | قرآن اور فرشتے                      |   |

## مترجم کا نوٹ

اگرچہ فرشتوں کا تصور ہماری روزمرہ زبان، ضرب الامثال، محاوروں اور شاعری کے علاوہ آرٹ میں بھی موجود ہے، لیکن اردو زبان میں ان کے حوالے سے کوئی جامع تحریر موجود نہیں۔ اتنیست پر انگریزی کی کوئی ایسی کتاب بھی نہیں مل سکی جس میں مختلف مذاہب اور تہذیبوں میں فرشتوں کے تصور اور کردار کی وضاحت کی گئی ہو۔ حالانکہ ہنپوں بڑے وحدانیت پرست مذاہب (اور بالخصوص اسلام) میں ملائکہ خدا کے قاصد ہونے کے نتائے بینادی اہمیت رکھتے ہیں۔ آسمان پر پیشے خدا اور زمین پر نہنے والے انسانوں کے درمیان فرشتے ہی واحد وسیلہ ہیں۔ وہ مختلف مذہبی تجربات۔۔۔ رویا، مکاشفات، خوابوں، مجرزات، کریمات، غیبی امداد کے واقعات۔۔۔ کی بہت سی کہانیوں اور الف لیلہ ولیلہ کے علاوہ اولیا کے قصوں میں بھی ملتے ہیں۔ ہم نے تمام ایسی شہم الوہی۔۔۔ نہ انسانی لطیف "ہستیوں" کو فرشتوں میں شمار کیا ہے جنہوں نے مختلف مذاہب اور تہذیبوں میں بطور تصور ترقی و مقبولیت پائی۔

اس ملٹے میں لیوس اولیور کی کتاب "A-Z Angels" خاص طور پر مددگار ثابت ہو گئی اور فرشتوں کا مختصر تعارف وہیں سے لیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ دیگر راہنمائی کتب اور وسائل میں درج

6- فرشتوں کا تعارف

6- متفرق موضوعات (ادب، آرٹ، فن، تعمیر وغیرہ)

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| 145 | فرشتوں کا ارتقا                      |
| 146 | علم الملاکہ                          |
| 146 | فرشتوں کا ظیور                       |
| 146 | فرشتوں پر سی                         |
| 147 | ادب میں فرشتے                        |
| 150 | آرٹ میں فرشتے                        |
| 153 | فن تعمیر میں فرشتے                   |
| 158 | مقدس فرشتوں کے اعمال                 |
| 159 | پرندے اپنے فرشتے                     |
| 159 | فرشتوں سے رابط                       |
| 160 | فرشتوں کی سیس                        |
| 161 | ہنخ کے دن اور فرشتے                  |
| 162 | موسموں کے فرشتے                      |
| 162 | علم انجوم، حکر افی اور فرشتے         |
| 162 | معادیات                              |
| 163 | فرشتوں کی زبان                       |
| 163 | قریب الگ تجربات اور فرشتے            |
| 165 | فرشتے تھت الہوئی میں راہنمائے طور پر |
| 167 | برزخ کے فرشتے                        |
| 167 | اڑن ٹھیٹریاں اور فرشتے               |
| 168 | اجتمائی لاشعور اور فرشتے             |

## فرشتوں کا تصور..... ایک تاریخی جائزہ

آج بھی زیادہ تر مذاہب کے بہت سے لوگوں کو یقین ہے کہ سب انسانوں کے ساتھ بدی اور یہی کا ایک ایک فرشتہ مقرر ہے جو خداۓ مطلق کے فرائیں پر عمل کروانے کی ہدایات دینے کے علاوہ نافرمانی کی صورت میں گناہوں کا اندر ارج بھی کرتے جاتے ہیں۔ تہذیبی اعتبار سے بات کی جائے تو سب سے پہلے سامیوں نے روحوں اور فرشتوں کا تصور کیا۔ اشوریوں کے ہاں مختلف پردار جانور ملتے ہیں جنہیں شہر، کسی معبد یا مخصوص عمارت کا محافظ تصور کیا جاتا تھا۔ لیکن فرشتوں پر یقین اور اس میں بدلتے ہوئے رجیانات کے لیے زرتشت مت، یہودیت، عیسائیت اور اسلام جیسے وحدانیت پرست مذاہب کی روایات پر نظر ڈالنے کی ضرورت ہے۔ (آنندہ ابواب میں ان پر الگ الگ تفصیل بات کی گئی ہے۔)

فرشتے ایسی روحانی ہستیوں کے نہایت متنوع گروہ سے تعلق رکھتے ہیں جو ماورائی اقليم اور

ڈیل شامل ہیں:

Macmillan Encyclopedia of Religion.

Encyclopedia of Religion and Ethics.

Catholic Encyclopedia.

Encyclopedia of the Unexplained.

Britannica Encyclopedia.

Encarta Encyclopedia.

Wikipedia, the Free Encyclopedia.

البدایہ والہبایہ، ازابن کثیر۔

اشاریہ مصائب قرآن۔

بائبیل کے سوا ہم موضوعات۔

تذکرۃ الاولیاء، از فرید الدین عطار۔

یہ کتاب نگارشات کی کئی برس سے جاری "مابعد الطیعیاتی سیرہ" کی ایک اور کڑی ہے۔

ادارہ اس سے قتل "خدا کی تاریخ"، "روح کی تاریخ"، "شیطان کی تاریخ"، "موت کی تاریخ"،

"جادو کی تاریخ" اور "پراسرار و اتفاقات کا انسانیکو پیدیا" شائع کر چکا ہے۔ "حیات بعد الموت"

اور "جنت و دوزخ کی تاریخ" زیر طبع ہیں۔ مترجم کا مقصد مابعد الطیعیاتی تصورات کو تاریخ و

تہذیب کی روشنی میں پر کھنا اور پیش کرتا ہے تاکہ مفہموں اور تضادات کے علاوہ سیاسی و ثقافتی

اثرات کو واضح کیا جاسکے۔

اس کتاب میں فرشتوں نے ناموں کے انگریزی تلفظ اور آخر میں یہودی - عیسائی صحائف

کے غیر مانوس ناموں کی فہرست کے علاوہ مغربی آرٹشوں کی بنائی ہوئی تقریباً 30 پینٹنگز اور خاکوں

کے عکس بھی دیے گئے ہیں کیونکہ بالخصوص مذہبی فن تعمیر اور مذہبی روایت میں تصاویر کو خاص اہمیت

حاصل ہے۔ (مثلاً کرسکار ڈر ڈر کا طرح عید کار ڈر ڈر پر بھی فرشتوں ناپر دار شہیں دیکھی جا سکتی ہیں۔)

تاہم، ہم نے اسلامی روایت میں شامل کسی بھی فرشتے کی کوئی تصویر شامل نہیں کی، مگر ان کے خدوخال

اور قد و قامت اور دیگر خصوصیات کا بیان ضرور شامل کیا جو مذہبی و تاریخی کتب میں ملتا ہے۔

یاسر جواد (2007ء، لاہور)

انسان کی ناپاک فانی دنیا کے مابین قاصد کا کام انجام دیتی ہیں۔ مغربی مذاہب میں "Angels" کی اصطلاح با تخصیص طور پر نیک اور مہربان شیطانوں کو میز کرنے کے لیے استعمال ہوتی ہے۔ تاہم، بیش تر دیگر مذاہب میں اچھے اور بے شیطانوں کے درمیان فرق کم واضح ہے؛ ان کے طرز عمل کا دار و مدار صورت حالات اور افراد و گروہوں کے طرز عمل پر ہوتا ہے۔

### ماخذ اور کام:

لفظ angel یونانی زبان کے "aggelos" سے مأخوذه ہے جس کا عبرانی ترجمہ ملاک (mal' akh) یعنی قاصد کیا گیا۔ لفظ کا لغوی مطلب الہی قاصدوں کی حیثیت میں فرشتوں کے اولین وظیفے کی شاندی کرتا ہے۔ خدا فرشتوں کو انسانوں کی جانب بھیجتا ہے تاکہ وہ انہیں ان کی مطلق ہستی، مقصد اور مقدار سے آگاہ کریں۔

زرتشت مت، یہودیت، عیسائیت اور اسلام جیسے الہام پر مبنی مذاہب میں فرشتوں کا کردار بھر پور انداز میں وضاحت شدہ ہے۔ یہ مذاہب انسان اور خدا کے درمیان فاصلے پر زور دیتے ہیں: نیچھا انہیں دونوں کے درمیان پیغامات لانے لیجانے والوں کی ضرورت سب سے زیادہ پڑی۔ کثرت پرستانہ مذاہب میں انسان اور دیوتاؤں کے درمیان فاصلہ کم واضح ہے۔ لہذا فرشتوں کے وظائف خود دیوتا ہی انجام دیتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ وحدانیت پرست مذاہب میں فرشتہ نہ قاصدوں کا کردار نہ ہونے کے برابر ہے کیونکہ خدا اور انسان کے درمیان کوئی فاصلہ ہی نہیں۔ ساری کائنات مقدس ہے؛ خدا یا معبود اور انسانوں کا جو ہر شترک ہے۔ الہام کسی واحد، دور دراز، الہی ماخذ کے بجائے اندر سے آتا اور مرائقے سے تحریک یا یافت یا بصیرت یا فتاہ افراد کی تعلیمات سے فیض یا ب ہوتا ہے (جیسے جن موت میں تیر تھکر یا بدھ مت میں بودھستو)۔ باس ہمہ کثرت پرست اور وحدانیت پرست دونوں مذاہب میں فرشتوں سے مشابہ روحانی ہستیاں ملتی ہیں تاکہ افراد کو دیوتاؤں اور روحوں کے ساتھ مناسب رتبہ حاصل کرنے میں مدد دے سکیں۔ مثلاً چینی مذهب میں شین (Shen) مہربان روحیں ہیں (کبھی کبھی اجداد کے بھوت) جو موزوں بھیشوں اور رسم کے ذریعہ زندہ افراد کی خدمت کرتی ہیں۔ ہنومت میں "کامی" دیوتاؤں،

اجداد اور حتیٰ کہ فطری اشیا کی روئیں ہیں جن کی حمایت اور مدعیت اور اطاعت کے ذریعہ حاصل کی جاتی ہے۔ جاپانی بودھی کامی کو دیوتاؤں یا بودھستوں کی جسم صورتیں خیال کرتے ہیں۔

### یہودیت اور زرتشت مت:

ابتدائی عبرانی فکر میں خدا براہ راست لوگوں پر ظاہر ہوتا اور ان سے گفتگو کرتا ہے (کتاب پیدائش ۳:۸؛ خروج ۱:۱۲)۔ وہ اکثر انسانی معاملات میں بھی مداخلت کر کے قشیداً اور تادبی رویہ اختیار ہے۔ خدا کی برابری فطرت ایک خانہ بدوش، فاتح قبیلے کی اقدار کی عکاس ہے جس کی اخلاقیات رسوم اور نیپو پر منی تھیں۔ پیغمبروں اور قبل از خروج مصنفین کے زیر اثر ان قدیم تصورات پر نظر ٹانی کر کے سماجی انصاف پر منی ایک اخلاقیات وضع کی گئی۔ ایک نئے مذہبی طبقے نے براہ راست خدا سے رجوع کیے بغیر شرکی وضاحت کی۔ انسانوں کے ساتھ خدا کی روبروی میں فرشتوں اور بدرجوں نے خدا کی جگہ لے لی، اور شیطان نے اپنے تباہ کن اختیارات حاصل کیے۔

ای طرح صدیوں کے دوران فرشتوں کی بھی قلب مہبیت ہوئی۔ ابتدائی باہمی کہانیوں میں (مثلاً زبور ۴:۷۸؛ سموئیل ۱:۱۰، ۱۸) وہ بدخواہ اور قاتلانہ ہو سکتے ہیں۔ بعد کے مصنفین نے بدخواہ روحوں کے مقابلے میں ان کی مہربانی یا کم از کم راست بازی پر زور دیا۔ شر انگیز بدرجوں اور ان کے رہنمای شیطان کا مأخذ یہ دیت کی یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں زبردست قیاس آرائیوں کا موضوع بنا۔ عمومی نقطہ نگاہ کے مطابق شیطان اور اس کے پیروکار نافرمان فرمئے تھے جنہیں

حد، رشک یا لالج کی وجہ سے جنت بدر کیا گیا۔

یہودیت میں مفصل علم الملائکہ کی ترقی بالی اسیری (چھٹی صدی قبل مسیح) کا نتیجہ اور زرتشت کے اثر کا حاصل تھی۔ اہورا مزدا (مہربان دیوتا) اور انگرازی (بدخواہ دیوتا) کے درمیان کائناتی جنگ کی زرتشتی اسطورہ نے عبرانی صحائف اور Apocrypha نے علم الملائکہ اور شیطانیات پر عینیق اثرات مرتب کیے، جس نے آگے چل کر یہودی، عیسائی اور مسلمان فکر کو مٹاڑ کیا۔ عہد نامہ عتیق کا خدا بھی اہورا مزدا کی طرح فرشتوں کی ایک فوج میں گمراہوا ہے۔ ”رب الافواح“، ہے اور اس کے جنگجو فرمانے شیطان کی زیر قیادت شر انگیز قوتوں سے لڑتے ہیں۔ شیطان نے آہ-



رئیس الملائکہ رافیل کو اکثر توہیاں کے ہمراہ پیش کیا گیا (13ویں صدی)۔  
آہستہ سب سے بڑے دشمن اگر امیمیو کی صورت اختیار کر لی۔

یہودیت نے زرتشت مت والی ہی تقسیم کائنات کو قبول کر لیا: آسمان، زمین اور پاہاں یا جہنم  
کی اقسام۔ آسمان افلاکی خطہ ہے جہاں خدا اور اس کے ملائکہ آباد ہیں۔ زمین، انسان کی دنیا،

زمان و مکان اور علت و معلول میں محدود ہے۔ بگاڑ، بندھی، تار کی اور موت کی زیر زمین دنیا یعنی پاہل شیطان اور اس کے شر انگیز پیر و کاروں کا مسکن ہے۔ تین حصوں پر مشتمل اس کائنات نے یہودیوں، عیسائیوں اور مسلمانوں کے نہیں، مابعد الطبیعتی اور سائنسی تصورات کے لیے بنیاد بنائے رکھی، حتیٰ کہ سولہویں صدی میں کاپریکس نے انقلاب پا کر دیا۔ تین حصوں پر مشتمل کائنات میں زمین ایک غیر کامل کارروائی سرائے ہے جہاں انسان آباد ہے..... متشاذر گنوں کا حامل، اپنے مانند سے نا آشنا، اپنی تقدیر اور فطرت سے لاعلم۔ فرشتوں کا عمل مقصد خدا اور انسان کے درمیان حاصل فاصلے کو پاٹنا ہے۔ زرتشت مت میں یہ فاصلہ (دیوتاؤں کے مابین) اس قدر بھی کہ تھا جس نے انسان کو ایک اجنبی دنیا میں بے سہارا اور بے یار و مددگار تھوڑا دیا۔ یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں یہ دوری انسان کے گناہ اور بہشت بد ری کا تجھے تھی۔ وجہ چاہے کچھ بھی ہو، لیکن انسان اپنے خالق کے ساتھ تعلق کو بھول گئے یا انہیں اپنی تخلیق کا مقصد سمجھنا آیا۔ چونکہ فرشتے انسانی روپ دھارنے کے قابل ہیں۔ اس لیے وہ آسمان اور زمین کی خلیج کو پائیں اور الہی ارادے، قانون اور منصوبے کو مکشف کرنے کے قابل ہوئے۔ فرشتوں کے الہامی کردار کو اجاگر کرنے میں یہودیت مت نے زرتشت مت کی پیروی کی۔ زرتشت مت کے ایشان پنچاوس میں سے ایک دوہمناہ (نیک سوچ) زرتشت پر ظاہر ہوا اور خدا کی حقیقی فطرت اور انسان کے ساتھ اس کے وعدے کے متعلق بتایا۔

عبرانی صحائف میں فرشتوں کے وظائف زرتشت مت والے ہی ہیں۔ وہ خدا کی مدح سرائی کرتے، الہی صداقت افشا کرتے اور مخلص ایزدی کے مطابق عمل کرتے ہوئے اچھوں کو انعام اور بروں کو سزا دیتے ہیں۔ وہ انسانوں کو خدا کی تفہیم میں مدد دیتے اور اس کی نظر میں ایک موزوں مقام حاصل کرنے کے قابل بھی بناتے ہیں۔ نیز وہ راست بازوں کی روحوں کو آسمان تک لے جانے کا وظیفہ بھی انجام دیتے ہیں۔

فرشتے الہی قانون کا نفاذ کرتے وقت یا بروں کو سزا دینے کی خاطر بے رحم بھی بن سکتے ہیں (حزی ایل، ۹)۔ تاہم، وہ راست بازوں کے ساتھ اپنے طرز عمل میں توجہ اور سرپرستی کا مثالی نمونہ ہیں۔ مکاشفانی (Apocryphal) کتاب Tobit (دوسری صدی قبل مسیح) میں رئیس الملائکہ رافیل

ایک خطرناک سفر میں نوجوان ہیر و تو بیاس کی راہنمائی کرتا اور جادوی منتر بتاتا ہے جو اسے شیطان اسمودیس سے محفوظ رکھتا اور اس کے باپ کی بینائی بحال کرتا ہے۔ تو بیاس کی معاونت کرتے ہوئے رافیل ان محافظ فرشتوں جیسا انداز اپناتا ہے جو بعد کی یہودیت اور کیتوولک ازم میں بے پناہ اہمیت اختیار کر گئے۔ یہ سرپرست فرشتے ”فراؤشی“ نامی زرتشتی روحوں جیسے تھے..... اجدادی روحوں، سرپرست روحوں اور افراد کے لاقانی اجزا کے درمیان ایک مقام اتصال۔

عبرانی صحائف میں دوریں الملائکہ کا ذکر موجود ہے: میکائیل یا مائیکل (خدا جیسا) آسمانی لشکروں کا جنگجو سردار، اور جبرائیل یا گابریل (خدا کا انسان)، آسمانی قاصد۔ مکاشفاتی اناجیل (Apocrypha) میں مزید دوریں الملائکہ کا ذکر ہے: رافیل (خدا کی شفا) جو Tobit میں مذکور ہے؛ اور ارئیل (خدا میر انور ہے) جس کا ذکر Esdras 2 میں آیا ہے۔ Tobit میں سات بے نام رئیس الملائکہ کا بھی ذکر ملتا ہے۔ اس کے علاوہ عبرانی صحائف میں فرشتوں کے دو سلسلے بھی موجود ہیں۔ چھ پروں والے سیرافیم جو الہی تخت کے اردو گرو منڈلاتے اور خدا کی مدح سرائی کرتے رہتے ہیں، اور دوسرے کرونیم جن کے متعلق حزقی ایل نے بیان کیا۔ سلیمان نے زیتون سے تراشے اور سوتا چڑھے پردار کرونیم کے دودیو قامت بت معبد کے نہایت اندر ورنی حصے میں نصب کیے، اور خدا نے آدم و حوا کے نکالے جانے کے بعد باغِ عدن کے مدخل پر شمشیر شعلہ بردار کروب کو تعینات کیا۔

بعد کی یہودیت کا علم الملائکہ غناستی، عیسائی اور عوای اعتمادات کو جذب کر لینے کے نتیجے میں حدود جب تفصیلی ہوتا چلا گیا۔

### عیسائیت میں فرشتے:

عہد نامہ جدید کے فرشتے بھی عہد نامہ حقیق کے فرشتوں جیسے وظائف انجام دیتے ہیں۔ تاہم، سچی علم الملائکہ زیادہ مفصل ہے اور غناستی دعوای اعتمادات کو زیادہ منعکس کرتا ہے۔ سچی دور کی چہلی چار صدیوں کے دوران پھلنے پھولنے والے غناستی عیسائی، یہودی اور پاگان (بت پرست) شاخوں کا ملغوب تھے، لیکن انہوں نے مجموعی طور پر کائنات کو خیر اور شر کے درمیان لڑائی کا

ایک میدان تصور کیا۔ وہ انسان کو ایک شیطانی شخصیت کی پیدا کردہ کائنات میں مجبوس مانتے تھے۔ انسان کا مشن ان آسمانوں پر واپس جانا تھا جہاں سے وہ آیا۔ یہ کام کرنے کے لیے روح کو سات مراضی یا درجات سے گزرنا تھا جن میں ہر ایک پر ایک ایک فرشتہ قادر تھا۔ فرشتے صرف ان روحوں کو آگے جانے کی اجازت دیتے جو انہیں ان کے نام لے کر مخاطب کرتیں اور موزوں منتر پڑھتی تھیں۔ ان ناموں اور منتروں کا علم ہی غناستیوں کی وجہ تسلیہ ہے۔ Gnostics کا لفظی مطلب "اہل علم" بتاہے (عربی میں یہ بگز کر غناستی بن گیا)۔

یہودیوں کے ساتھ ساتھ بہت سے عیسائیوں نے بھی یہ غناستی عقیدہ قبول کر لیا کہ فرشتوں نے تخلیق میں کردار ادا کیا اور کائنات کو چلائے رکھنے کے عمل میں شریک ہیں۔ سکندریہ کے کمینٹ (215-150ء) کو یقین تھا کہ ستاروں اور چار عناصر کی حرکت فرشتوں کے کنٹرول میں تھی۔ ستاروں کو فرشتوں کے ساتھ شناخت کیے جانے کا امر وضاحت کرتا ہے کہ ان کی تعداد، خوبصورتی اور تابانی کتنی زیادہ تھی۔ کچھ ابتدائی عیسائیوں (جو غالباً سابق غناستی ہی تھے) نے فرشتوں کی پرستش کی اور انہیں بطور ثالث مسح سے بھی زیادہ طاقتور مانا۔ غالباً اسی لیے عبد نامہ جدید میں فرشتوں کی عبادت کے خلاف حکم آیا ہے (عبرانیوں، ۱:۴۴)۔ فرشتوں سے مدد ماننے کی غناستی روایت نے اس ملکوتی سحر میں حصہ لا جو عوامی یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں ترقی پذیر ہوا۔

عبرانی صحائف کے فرشتوں کی طرح مسحی فرشتے بھی خدا کے قاصد اور اپنی ہیں۔ انہوں نے مسح کی پیدائش کا اعلان کیا اور کرۂ ارض پر اس کے مشن کی تقدیم کی۔ اس کے علاوہ انہوں نے حواریوں، اولیا اور شہدا کے مشن کو بھی معتبرت بخشی۔ عیسائیوں کی روزمرہ زندگی میں فرشتوں کا بڑا عمل دخل ہے۔ وہ ساکر انسن کی صدارت کرتے ہیں۔ لبذا مسحی زندگی کے اہم ترین لمحوں میں شامل ہیں۔ وہ روز حشر کا اعلان کریں گے اور اچھوں بروں کی تمیز کریں گے۔ رئیس الملائکہ میکائیل (مائیکل) مر نے والوں کی روحوں کو توتا ہے۔ فرشتے عیسائیوں کو بے شمار طریقوں سے نجات پانے میں مدد دیتے ہیں، ان کے بغیر کوئی دعا نہیں ہو سکتی۔ وہ اہل ایمان کی دعائیں خدا سک لیجاتے ہیں۔ وہ کمزور کو طاقت اور کچھ ہوؤں کو تلی دیتے ہیں (با شخصیں شہدا کو)۔ اولیاء کی سوانحات کے مطابق انہوں نے فرانسکوں کی خانقاہ میں راہبوں کے لیے کھانا بھی پکایا۔

روایت کہتی ہے کہ بچوں کے محافظ فرشتے آسمان پر، خدا کے قریب، ایک خصوصی مراعات یافت مقام رکھتے ہیں (متی، 10:18)۔

### اسلام میں فرشتے:

اسلام کا علم الملائکہ یہودی اور مسیحی نقوش پر ہی چلتا ہے۔ فرشتوں کے درمیان گھرا ہوا خدا ساتوں آسمان (عرش) پر تخت نشین ہے۔ فرشتے زمینی بادشاہ کے خدام کی طرح خدا کی خدمت کرتے اور اس کے قاصدوں کے فرائض انجام دیتے ہیں۔ اسلامی روایت کے مطابق فرشتے ہی حضرت محمد پر وحی لے کر آیا، لیکن آپ اسے جن سمجھے اور بہت پریشان ہوئے۔ انجام کا رجیسٹریل (علیہ السلام) آپ پر ظاہر ہوئے اور آپ کے پیغام برہونے کی توثیق کر دی۔ فرشتہ وحی کی حیثیت میں جریل آپ کو پروں والے گھوڑے برائی پر بٹھا کر سات آسمانوں کی سیر کروانے لے گئے۔ قرآن میں دیگر فرشتوں کا بھی ذکر ہے۔ میکائیل (مائیل) انسانوں کو کھانا اور علم دیتا ہے؛ عزرائیل ملک الموت ہے؛ اسafal (اسafal) اسراfil جسموں میں روح پھونکتا ہے اور روز حشر کا اعلان کرنے کے لیے بغل بھی وہی بجائے گا۔ عوامی عقیدے کے مطابق فرشتہ صفت عورتوں "حوروں" کا ایک نولہ مسلمانوں کی جنت میں رہتا ہے۔ ان حوروں کا کام جنت میں جانے والے مسلمان مردوں کو شہوانی سرت بھی پہنچانا ہے۔ حوریں ہندو افلاک کی مسحور کن اور جنسی اعمال میں تربیت یافتہ اپراؤں جیسی ہیں۔ حوروں اور اپراؤں کی شہوانیت عیسائی فرشتوں کی غیر جنسیت سے واضح طور پر متفاہد ہے۔

### فرشتوں کے مراتب:

فرشتوں کو عموماً چار یا سات سلسلوں میں گروہ بند کیا جاتا ہے۔ روم مقدس کتب "Sibylline Oracles" میں چار سلسلے بیان کیے گئے ہیں۔ چوتھے سلسلے کی نہائندگی چار نقاط اصلیہ (کارڈیل پاؤئس) کرتے ہیں اور یہ کاملیت کی علامت ہیں۔ سات معلوم "سیاروں" (پانچ سیارے، سورج اور چاند) کی تعداد نے بالی فلکیات میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ زرتشت

مت پر بابلی سائنس کے اثر کا اندازہ زرتشتی علم کا نات میں سات کے ہند سے کو دی گئی اہمیت سے ہوتا ہے۔ سات مقدس لافانی ہستیوں کی شناخت سات سیاروں کے ساتھ کی گئی۔ سیاروں کو سات کروں میں حرکت کرتا ہوا مانا جاتا تھا۔ مقدس لافانیوں کے برعکس سات شرائیگیز روچیں تھیں، جنہوں نے عیسائیت کے ہاں سات مہلک گناہوں کی صورت اختیار کر لی۔ غناطیوں نے فرشتوں کے سات سلسلے شناخت کیے اور انہیں سات کروں کے ساتھ شناخت کیا۔ عہد نامہ جدید میں فرشتوں کے سات سلسلے گنوائے گئے ہیں: تخت، عقیق، نیکیاں، طاقتیں، جاگیریں، رئیس، الملائکہ، اور ملائکہ (Dominions، Powers، Virtues، Thrones، Antiques)۔ سکندریہ کے گیجھ اور دیگر ابتدائی عیسائی ماہرین الہیات نے ان سات سلسلوں کو قبول کیا۔

کے ڈایوینی سینکس (پانچویں صدی عیسوی کا آخر) کی تحریروں میں یہودی اور مسیحی علم الملائکہ کے بہت سے دھارے ایک منظم کل میں سا گئے۔ عہد نامہ جدید میں مذکور سات طبقہ ہائے ملائکہ میں ڈایوینی سینکس نے دو کا اضافہ کیا (جن کا ذکر عہد نامہ عقیق میں آیا ہے)..... کرونیم اور سیرافیم۔ اس طرح تین کی منڈلیوں والے کل تین طبقے بن گئے (مشیث کا عدد 3 تین مرتبہ ہرایا گیا)۔ ان تین طبقوں میں سے اعلیٰ ترین میں سیرافیم، کرونیم اور تخت (Thrones) شامل ہیں۔ ان کا کام خدا کا مراقبہ کرنا بتایا گیا۔ رعیتوں، نیکیوں اور طاقتیوں پر مشتمل دوسرا طبقہ کا نات پر حکمران ہے۔ جبکہ جاگیروں یا اقایم، رئیس الملائکہ اور ملائکہ پر مشتمل تیسرا طبقہ کا کام دو بالا تر طبقات کے احکامات کو لانا اور لیجانا ہے۔

### خصوصیات یا اوصاف:

اگرچہ فرشتوں کے وظائف واضح طور پر بیان کر دیے گئے، لیکن ان کی فطرت اور خدا کے ساتھ تعلق بدنستور اختلاف رائے کا معاملہ رہا اور اب بھی ہے۔ زرتشت مت میں ”سات مقدس لافانی“ اہورا مزدا میں سے صادر ہوئے اور لہذا وہ الوہی ہیں۔ مختلف غناطی نظاموں میں مکاشفات کا ایک حیرت انگیز نوع خدا اور انسان کے درمیان ویلے کا کام دیتا ہے۔ مثلاً مانویت

(جو تیسرا صدی عیسیٰ میں عیسائیت کے مقابل آئی) میں ملکوتی ہستیوں کی ایک بہت بڑی تعداد کا صدور "عقلت کے باپ" میں سے ہوا۔۔۔۔۔ بشمول "بارہ روشن نگینوں"؛ "بارہ زمانوں"؛ "نور" کے دوستوں" اور دیگر کے۔ یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں وحدانیت پر اصرار نے اس جیسے وحدت الوجودی صدورات کا مدارک کر دیا ہو گا، لیکن فرشتوں کو *benoi elohim* یا "خدا کے بنی" قرار دیے جانے کے باعث (زبور، 1:29) اس عمومی عقیدے کو بڑھاوا ملا ہو گا کہ وہ الٰہی یا نیم الٰہی ہستیاں ہیں جو بذات خود معبود کہلانے کی حقدار ہیں۔ سرکاری سلطنت پر تادیب کیے جانے کے باوجود عوامی تحفیل میں یہ تصور قائم رہا کہ الٰہی روحیں (شیطان، پریاں، بھوت، جن وغیرہ) انسان کو فائدہ پہنچا سکتی ہیں۔ یوں سحر کے لیے منطقی بنیاد فراہم ہوئی۔

اگرچہ فرشتوں کو روحانی ہستیاں مانا گیا، لیکن اس بارے میں اختلاف رائے موجود رہا کہ آیا ان کے اختیار کردہ جسم مادی ہیں یا وہ محس مادی نظر آنے کا دھوکا دیتے ہیں۔ سینٹ آگسٹن نے انہیں مادی مانا۔ ڈالوئن سینس نے اختلاف کرتے ہوئے زور دیا کہ فرشتے خالص تاروں ہیں۔ بعد کی تمام عیسائیت میں بھی خیال غالب رہا اور نامس آکوئیں نے اس کی توثیق کی۔

### فرشتوں کی صورت گری:

پانچویں صدی عیسیٰ کے وسط سے قبل تک فرشتوں کی *Iconography* متعین نہیں ہوئی تھی۔ تب تک یہودیت سے ورش میں طنے والی شبیبوں سے عیسائیت کا تمام خوف بھی غالب ہو چکا تھا۔ ناقابل بیان کو پیش کرنے کے مسئلے کے ساتھ نہ آزمائیں آرٹسٹوں کو صحائف سے بہت کم مدد ملی۔ وہاں بیان کردہ فرشتے یا توفانی نوجوانوں جیسے ہی ہیں (کتاب پیدائش، 2:18؛ 1:19) یا پھر ایسی مجرد شبیبوں کی انہیں تصویریں پیش نہیں کیا جا سکتا۔ مثلاً حزتی ایل میں بیان کردہ فرشتوں کے چار پر اور چار چہرے (شیر، نیل، شاہزاد اور انسان) اور پچھڑے جیسے پاؤں ہیں۔ وہ آتشیں پہنچوں پر روائی دکھائی دیتے ہیں۔ اس قسم کے ہیبت ناک امراضات اشوری اور مصری آرٹ کا وصف تھے اور مختلف طاقتوں کے اتحاد کی علامت تھے: شیر جیسی طاقت اور شان، نیل جیسی محنت اور لگن، پرندوں جیسی سبک روی، انسان کی ذہانت۔

ابتدائی سیکھی دور میں آرٹسٹوں نے فرشتوں کو پروں کے بغیر نوجوانوں کے روپ میں دکھایا۔ لیکن فرشتوں کی روحانیت پر بڑھتے ہوئے اصرار کے ساتھ ایک نیا مثالی تمدنہ تلاش کر لیا گیا۔ دو پروں والا لڑکا۔ روحوں کو پردار شبیہوں کے ساتھ شناخت کیے جانے کا رجحان عبرانی صحائف سے پہلے کا ہے، اور اس کا تعلق سورج دیوتا ہو رہ کے ساتھ بنتا ہے جسے پروں والے سورج کے انداز میں دکھایا گیا۔ 1000 قبل مسیح میں بسالت پر بنی ایک ملت کا ریلیف (Basalt Relief) پر دکھائی گئی مخلوق یسوعیہ کے بیان کردہ سیرافیم جیسی ہے۔ بطور ماذل دستیاب و گیر پردار شبیہوں میں اشوری مخلوں کے محافظ یونانی فاتحین، اور یونانی دیوتا ہر میس کی مورتیاں شامل تھیں۔ مرکری کے تختے (Medallions) بھی ملے ہیں جن پر دیوتا کا نام کھرچ کر میکا نائل (Michael) لکھ دیا گیا۔ وہ مذہب بدل کرنے نئے عیسائی بنتے والوں کے تھے جنہوں نے اپنے پاگان ٹلسماں کو مسترد کرنے میں مدد بذب کا مظاہرہ کیا۔

الوہی قاصدوں اور اپنیوں کے طور پر اپنے کردار میں فرشتوں نے سیکھی آرٹ میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ سالہا سال کے دوران مختلف سلسلہ ہائے ملائکہ کو ممیز کرنے کے لیے مختلف اوصاف وضع کر لیے گئے۔ یسوعیہ کے بیان کی مطابقت میں سیرافیم کو کبھی کبھی چھپروں کے ساتھ اور ذہالیں اٹھائے ہوئے دکھایا گیا جن پر لفظ Sanctus تین مرتبہ لکھا ہوا تھا۔ ان کے ارد گرد دکھائے گئے شعلے خدا کے ساتھ ان کی محبت کی شدت کی علامت تھے۔ کرونویم کو اکثر آنکھوں میں گھرا ہوا یا مور کے پروں کے ساتھ پینٹ کیا گیا (آنکھ یا مور کے پر کی "آنکھ" سرایت کر جانے والی ذہانت کی علامت تھی۔ Dominions نے نیزے اور تکواریں اٹھا کر ہیں جو خدا کی طاقت کا علامتی نشان ہیں۔ Virtues کے ہاتھ میں "آلات شوق ہیں۔۔۔ کامنوں کا تاج، حیلہ اور نیزہ یا برچھی۔ نوع انسانی کے محافظوں کی حیثیت میں Powers نے شعلوں کی تکواریں اٹھائی ہوئی ہیں؛ Principalities حکمرانوں کے محافظوں کی حیثیت میں تکواریں اور عصائے شاہی اٹھائے ہوئے ہیں؛ رئیس الملائکہ ممیز علامت اور اوصاف کے حامل ہیں؛ آسمانی لشکروں کا رہنماییکا نائل پوری طرح مسلح ہے؛ بجرائیں بشارت سچ کا زگس تھا ہے ہوئے؛ رافیل عموماً تو بیاس کے ہمراہ۔

فرشتوں کی روحانیت پر سیکھی اصرار نے اس تصور کی بھی حمایت کی کہ وہ غیر جنسی تھے۔ اس

سے وضاحت ہوتی ہے کہ انہیں جسموں کے بغیر، پردار سروں کے طور پر کیوں دکھایا گیا۔ غیر جسمی ہستیوں کے طور پر فرشتوں کے تصور کو تصویر کشی کی متجانس روایات سے مزید حمایت ملی جن سے عیسائی آرٹشوں نے استفادہ کیا۔ نیز، لاطینی اور یونانی زبان میں جسمی بنیاد پر درجہ بندی سے پیدا ہونے والی لسانی گز بُرْبُجی اس کی وجہ تھی۔ اگرچہ یونانی لفظ "aggelos" اسم مذکور ہے، لیکن فرشتوں کو "نیک" (Nike) کی موتھ شیہوں کے ساتھ شاخت کیا اور حسن، سچائی، محبت، انصاف اور ہمدردی (لاطینی اور یونانی میں یہ سب اسم موتھ ہیں) کی تجھیمات کے طور پر دکھایا گیا۔ تیر ہوئیں صدی تک اگرچہ فرشتوں کو جسمی اوصاف کے بغیر پیش کیا جاتا رہا، لیکن انہیں عموماً پر شباب لڑکوں کی صورت میں ہی پیش کیا گیا۔ فرشتوں کے مثالی حسن پر مسخر گو تھک اصرار نسوانی فرشتوں کی صورت پذیری اور فرشتہ نہ صورتوں کی نہایت ماوراءیت پر منجھ ہوا۔ تب نشأۃ ثانیہ میں کلاسیکی آرٹ کی دریافت نو کے ساتھ فرشتے حد درجہ فطری روپ اختیار کرتے گئے۔ کیوں نہیں شیرخوار بچوں کے طور پر فرشتوں کا مثالی نمونہ بن گیا، اور کلاسیکی بہنہ جسموں کا مطالعہ چاک و چوبند، قوی الجثہ فرشتوں کی تصویر کشی پر منجھ ہوا (مثلاً "روز خشہ" از مائیکل آنجلو)۔

### جدید دنیا میں فرشتے:

کاپرنس کے انقلاب نے فرشتوں پر یقین کی مغربی روایت کی جڑیں کھوکھلی کیں۔ کائنات کی تین حصوں میں تقسیم اب مکوینیاتی سکیم میں با معنی نہ رہی جس میں کرہ ارض بھی ممکنہ لامتناہی کائنات میں سورج کے گرد گھومتے ہوئے دیگر سیاروں میں سے ایک تھا۔ چونکہ اب کوئی اوپر یا نیچے، کوئی کامل یا غیر متغیر آسمان موجود نہیں تھا، اس لیے بہشت یا جہنم کا طبعی وجود بھی قابل سوال تھہرا۔

لیکن طبعی علوم نے بہشت، دوزخ، فرشتوں اور شیطانوں کی شخصیت پر یقین کو کھوکھلا کیا، جیکہ گز شدہ و صدیوں میں ہونے والی نفیاتی دریافتوں نے ان "ہستیوں" کو بطور نفیاتی مظاہری ایقانیت پر سرفراز کیا۔ سگمنڈ فرائید نے بذات خود شخصیت کے ڈھانچے میں سے جزوی کائنات کا پتا لگایا..... پسرا گیو، ایگو اور اڈ۔ سی جی یگ کے ایک اجتماعی لاشعور کے وجود کا تصور پیش کیا اور

اس्टوریات و مذہب پر آرکی نائب شبیہوں، یا (اجتمائی لاشعور میں) "آرکی نائبس" کے حوالے سے بحث کی جو ہر انسان میں موجود ہیں۔

جدید نفیات کے مہیا کردہ انسانی تضاد میں بصیرتوں کے ساتھ انفرادی روحوں پر لڑنے والے فرشتوں اور شیطانوں کے تصور نے نیا مفہوم اور معنویت اختیار کی۔

آج ہم واضح طور پر دیکھ سکتے ہیں کہ پسمندہ قرار دیے جانے والے غریب اور تو ہم پرست معاشروں کی نسبت ترقی یافت اور علیکی ممالک میں بھی فرشتوں پر یقین ایک عام بات ہے۔ 1992ء میں کیے گئے ایک گیلپ سروے کے مطابق 76 فیصد نوجوان امریکی لڑکے لڑکیاں فرشتوں پر یقین رکھتے تھے، جبکہ 1978ء میں یہ تناسب 64 فیصد تھا۔

کچھ ماہرین کے خیال میں بے یقینی اور سیاسی و سماجی ابتری کے دور میں ایسی روحانی ہستیوں پر یقین بڑھ گیا ہے جنہیں انسانوں کا محافظہ اور مددگار تصور کیا جاتا ہے۔ بہر حال زیادہ تر لوگ اپنے اپنے صحائف کی شہادتوں کی بنیاد پر صدیوں سے فرشتوں اور روحانی ہستیوں کو مانتے آئے ہیں، البتہ ان ہستیوں کے تصورات میں تبدیلی آتی رہی۔

شاید فرشتوں کو شیطان کے مقابلے میں رکھ کر دیکھنے سے معاملہ واضح ہو سکتا ہے۔ بلکہ فرشتوں اور شیطانوں کو بالترتیب نیک اور بد ارواح سمجھا جائے تو ہم حقیقت روح کے زیادہ بڑے سوال سے دوچار ہوں گے۔ روح کے تصورات کا تعلق مذہب کی نسبت ان تہذیبوں کے ساتھ زیادہ ہے جن میں وہ مذاہب پر وان چڑھے۔ ہم فرشتوں اور شیطان کے تصورات کے ذریعہ روح کے زیادہ عیقق تصور کو کھو جنے کی کوشش کریں گے اور مختلف بڑے مذاہب میں ان کی ترقی کا جائزہ بھی لیں گے۔

## بابل اور زرتشت مرت

بابل سے پہاڑتا ہے کہ فرشتوں یا خدا اور انسان کے درمیان پیغام رسانی کرنے والی روحوں پر یقین سامنے لوگوں کا وصف ہے۔ چنانچہ بابل کے سامیوں کے ہاں اس یقین کی جڑیں تلاش کرنا دلچسپ ہو گا۔ ”قدیم مصر اور بابل کے مذاہب“ کے مصنف Sayce کے مطابق بابل کے قدیم سومیری مذہب پر سامنے عقائد کی پیوند کاری ان کی مذہبی بصیرت پر جنی نظام میں فرشتوں کے داخلے سے عبارت ہے۔ چنانچہ ہم مردوک کے وزیر نبو (Nebo) میں ”خداوند کے فرشتوں“ کا ایک دلچسپ متوازی دیکھتے ہیں۔ اسے مردوک کے ارادے کا منسرا یا ”فرشته“ بھی کہا گیا۔ اور Sayce نے ہومیل کی اس رائے کو قبول کیا کہ Minean کندہ تحریروں سے یہ ثابت کیا جاسکتا ہے کہ قدیم سامنے مذہب چاند اور ستارے کی پرستش پر مشتمل تھا، کہ چاند دیوتا Athtar اور ایک ”فرشته“ دیوتا عبادت خانے کے سربراہ تھے۔ خیر اور شر کی بادشاہتوں کے درمیان بائبلی تضاد کی متوازی صورت حال ”آسمان کی روحوں“ یا *aoigwa* (نی نپ کی زیر قیادت لشکر) اور ”کرہ ارض کی روحوں“ یا

انونا کی (پاتال میں مقیم) کے تضاد میں ملتی ہے۔ بابلی فرشتے (یا *Sukallii*) بابل کے روحانی قاصد ہیں؛ وہ اپنے خداوند کی مشاکا اعلان کرتے اور اس کے ایسا پر وظائف انجام دیتے ہیں۔ ان میں سے کچھ ایک قاصدوں سے بڑھ کر لگتے ہیں؛ وہ دیوتائے مطلق کے مفسر اور نائب تھے، چنانچہ



پردار برہتہ دیوی چندیوی لکھ مانا جاتا ہے (مسیو پوتا میا، 2000-1600 قم)۔

نیو "بورسپا کا چنبر" ہے۔ ان فرشتوں کو دیوتا (جس کے وہ نائب ہیں) کے "بیٹے" بھی کہا گیا۔ چنانچہ نبی نپ (جو ایک دور میں ان لیل کا قاصد تھا) بالکل اسی طرح اس کے بیٹے کی صورت اختیار کر گی جیسے مرد و ک ایسا کا بیٹا بنا۔ تخلیق اور سیلا ب عظیم کے باہمی بیانات باہمی بیانات کے ساتھ زیادہ تفاوت نہیں رکھتے۔ اور یہی بات دیوتاؤں اور فرشتوں کے بے ترتیب سلسلہ ہائے مراتب کے متعلق کہنی چاہیے جنہیں جدید تحقیق نے آشکار کیا۔ شاید ہم تمام مذاہب کی صورتوں میں ایک قدیم فطرت پرستی کی باقیات دیکھنے میں حق بجانب ہیں جو کچھ موقعوں پر زیادہ خالص الہام کی ناقدری کرنے میں کامیاب ہوئی، اور جس کے نتیجے میں بہت سی فاتحیزیں بھی پیدا ہوئیں۔

چنانچہ باہمی باشہر مخصوص فرشتوں کو خصوصی علاقوں کا انچارج تسلیم کرتی ہے (دالی ایل، 10)۔ یہ عقیدہ جنات کے عرب تصور میں نسبتاً پست حالت میں موجود رہا جو مخصوص مقامات پر منڈلاتے ہیں۔ اس کا ایک حوالہ شاید کتاب پیدائش (32:1,2) میں دیکھا جا سکتا ہے....." اور یعقوب نے بھی اپنی راہی اور خدا کے فرشتے اسے ملے۔ اور یعقوب نے ان کو دیکھ کر کہا کہ یہ خدا کا شکر ہے اور اس جگہ کا نام مخایم رکھا۔" (مخایم کا مطلب "ڈیرے" یا پڑا وڈا النا ہے۔) عرب علاقے میں پیڑا کے متعلق کی جانے والی حالی تحقیقات سے ایسے قطعات ظاہر ہوئے ہیں جنہیں فرشتوں کے ڈیروں کے طور پر تھروں سے نشان زدہ کیا گیا تھا، اور خانہ بدوس قبائل عبادت اور قربانی کے لیے وہاں جاتے ہیں۔ ان جگہوں کو دیا گیا نام کتاب پیدائش کے مذکورہ بالا اقتباس میں 'مخایم' سے پوری طرح مطابقت رکھتا ہے۔ بیت ایل کے مقام پر یعقوب کا خواب (پیدائش، 28:12) بھی شاید اسی کلگردی میں آتا ہے۔ یہ کہنا کافی ہے کہ باہمی میں بھی کچھ الہام نہیں، اور القا یافتہ تحریروں کا مقصد محض ہمیں خیچائیاں بتانا نہیں بلکہ فطرت کی سکھلائی ہوئی مخصوص سچائیوں کو واضح کرنا بھی ہے۔ جدید نکتہ نظر باہمی کی ہر چیز کو نہایت قدیم مانتا اور سمجھتا ہے کہ باہمی تحریر میں قدیم دور کی ہونے کے باعث ان میں شامل مذہب بھی قدیم ہو گا۔ یہ نکتہ نظر Haag کی "Theologie Biblique" (ص 339) میں ملتا ہے۔ اس مصنف نے باہمی فرشتوں کو محض ایسے قدیم معبد خیال کیا جو وحدانیت کی فاتحان پیش رفت کے باعث گر کر نہیں دیوتا۔ بن گئے۔

بابل کے فرشتوں اور ژینداؤستا کے ایشا سپیخا (عظیم رئیس الملائکہ) کے درمیان تعلق کھوجنے کی کوششیں بھی کی گئی ہیں۔ فارسی غلبے اور بابلی اسیری نے فرشتوں کے عبرانی تصور پر بہت زیادہ اثر ڈالا۔ یہ امریر و شلم کی تالیف، روشن ہشنا (Rosch Haschanna) 5.6 میں تسلیم کیا گیا ہے، جہاں یہ کہا گیا کہ فرشتوں کے نام بابل سے آئے۔ تاہم، یہ کسی بھی طرح واضح نہیں ہے کہ اوتا کے صفات میں اس قدر نمایاں نظر آنے والی ملکوتی ہستیاں ساسانیوں کے قدیم فارسی تو زرتشتیت سے مفہوم ہیں۔ Darmesteter کے خیال میں اگر ایسا ہے تو ہمیں اس انتساب کو بالکل الٹتے ہوئے زرتشتی فرشتوں کو بابل اور فیلو کے زیر اثر قرار دینا پڑے گا۔ ژینداؤستا کے سات ایشا سپیخا اور بابل کے سات فرشتوں کے درمیان مشابہت پر زور دیا گیا ہے: ”جو خدا کے حضور کھڑے رہتے ہیں۔“ لیکن یاد رہے کہ اول الذکر فرشتوں کی اصل تعداد چھ ہے، اور ”ان“ کے باپ ”اہورا مزدا“ کو بھی شمار کرنے سے سات کی تعداد پوری ہو جاتی ہے۔ نیز، یہ زرتشتی رئیس الملائکہ نسبتاً زیادہ مجرد ہے: بابل میں وہ کسی بھاری ذمہ داریوں کا حامل فرد نہیں۔

## بائبلی دور اور یہودیت

فرشتوں کے لیے بائبلی نام کا مطلب محض "قادصہ" بتا ہے۔ خدا کے نام (ایل) کا اضافہ کرنے سے ہی "Angel" بنا، یعنی خداوند کا فرشتہ (زکریا، 12:8) و مگر القیامت "خدا کے بیٹے" (پیدائش 4:6) اور "مقدس" (زبور 6:89) ہیں۔

فرشتوں کے جاتے (پیدائش 8:2 اور 5:19؛ قضاۃ 6:17)۔ وہ ہوا میں آتے ہیں، نظروں سے اوچھل ہو جاتے ہیں؛ ان کی چھوٹی ہوئی بھینشوں کو آگ نگل لیتی ہے؛ وہ قربانی کی آگ میں غائب ہو جاتے ہیں؛ مثلاً ایس جو ایک آتشیں رتحہ میں آسان پر گیا؛ اور وہ جھاڑیوں کے شعلوں میں سے بھی نمودار ہو سکتے ہیں....."تب خداوند کے فرشتوں نے اس عصا کی نوک سے جو اس کے ساتھ میں تھا گوشت اور فطیری روٹیوں کو چھوڑا اور اس پتھر سے آگ نکلی اور اس نے گوشت اور فطیری روٹیوں کو بھی کر دیا۔ تب خداوند کا فرشتہ اس کی نظر سے غائب ہو گیا۔" (قضاۃ، 6:21) وہ آسان

بیسے صاف اور روشن ہیں، لہذا وہ آگ سے بننے ہیں اور فور کے ہالے میں گھرے رہتے ہیں (ایوب، 15:15)۔ جیسا کہ زبور کے مصنف نے کہا: ”تو اپنے فرشتوں کو ہوا میں اور اپنے خادموں کو آگ کے شعلے بناتا ہے۔“ اگرچہ فرشتے انسانوں کی بیٹیوں سے مجامعت کرتے (پیدائش، 4) اور آسمانی روٹی (زبور، 78:25) کھاتے ہیں، مگر پھر بھی غیر مادی ہیں اور زمان و مکان کے قیدی نہیں۔

### فرشتوں کی ظاہری شکل:

ورائے انسان ہونے کے باوجود فرشتے انسانی روپ دھارتے ہیں۔ یہ قدیم ترین تصور ہے۔ بعد از بائبل ادوار میں وہ درجہ پردرجہ اور بالخصوص اپنے ذمہ لگائے گئے کام کی نوعیت کے مطابق جسم ہوئے..... تاہم، عموماً انہوں نے انسانی صورت ہی اپنائی۔ وہ شمشیر برہنہ یا تباہ کن ہتھیا راپنے ہاتھوں میں اٹھائے ہوئے ہوتے ہیں اور گھوڑوں پر سفر کرتے ہیں۔ (گنتی، 22:23؛ حرثی ایل 9:2) تو ارجن 1:1 میں ایک خوفناک فرشتے کا ذکر ہے: ”اور داؤ دنے اپنی آنکھیں اٹھا کر آسمان و زمین کے بیچ خداوند کے فرشتے کو کھڑے دیکھا اور اس کے ہاتھ میں بیگنی تکوار تھی۔“ (داني ایل، جو غالباً 165 قبل مسیح میں لکھی گئی، میں ایک شخص کتابی پیرا، ہن پہنے اور اوفا ز کے خالص سونے کا پنکا کر پر باندھے کھڑا ہے۔ اس کا بدن زبرجد کی مانند اور اس کا چہرہ بکلی کا ساتھا اور اس کی آنکھیں آتشی چراغوں کی مانند تھیں۔ اس کے بازو اور پاؤں رنگت میں چکتے ہوئے بیتل سے تھے اور اس کی آواز انبوہ کے شور کی مانند تھی۔“ (داني ایل، 10:5,6) یہ ایک کھلا سوال ہے کہ آیا اس دور میں فرشتوں کو پروں والا تصور کیا گیا تھا یا نہیں (داني ایل، 9:21)۔

فرشتے طاقت و راہر ہیبت ناک ہیں، وہ دانش اور زمین پر ہونے والے تمام وقوعوں کا علم رکھتے ہیں۔ وہ درست رائے قائم کرتے ہیں، وہ مقدس ہیں لیکن بے خطائیں، کیونکہ وہ آپس میں مقابلہ بازی کرتے ہیں۔ اور خدا کو ان کے درمیان صلح کروانا پڑتی ہے۔ جب ان کا مقصد سزا دینا نہ ہو تو انسان پر مہربان ہوتے ہیں (یسموئیل، 17:14؛ ایوب، 18:4؛ زبور، 20:103)۔



ابرہام (ابراهیم) اُنھیں کو قربان کرتے ہوئے۔

فرشتوں کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ ایوب فرشتوں کے ایک لشکر سے ملا، یشوع نے ”خداوند کے لشکر کے سردار“ سے ملاقات کی؛ ”خدا اپنے تخت پر بیٹھا ہے اور آسمان کا سارا لشکر اس کے دامیں اور بائیں کھڑا رہتا ہے۔“ (پیدائش، 2:32؛ یشوع، 14:5؛ سلاطین اول، 19:22؛ ایوب،

1:6)۔ عمومی تصور ایوب (25:3) والا ہے: "کیا اس کی فوجوں کی کوئی تعداد ہے؟" اگرچہ زیادہ پرانی تحریریوں میں عموماً خداوند کے ایک فرشتے کا ذکر ملتا ہے، لیکن اصولاً انسان کی جانب تیسیے جانے والے وفوڈ متعدد مقاصد و مسائل ہوتے ہیں۔ تاہم، اس سے یہ نتیجہ نہیں اخذ کرنا چاہیے کہ "خداوند کا فرشتہ" سے خود خداوند یا کوئی مخصوص فرشتہ مراو ہے: خداوند کا فرشتہ کا مطلب یہ لینا چاہیے کہ وہ صرف ایک فرشتے کی مدد سے نہایت حرث انگیز کام بھی کر سکتا ہے۔ فرشتوں کا حوالہ خصوصی مشنوں کے سلسلے میں آیا ہے۔ مثلاً "نجات دلانے والا فرشتہ"؛ "جہاں کرنے والا فرشتہ"؛ "یتھاں کا مقاصد" اور "لڑائی کے فرشتوں کا ثولہ"۔ تاہم، جب آسمانی لشکر کا ذکر اس کے جامع ترین پہلو سے آیا تو کروہیم، سیرافیم (hayyot) (زندہ مخلوقات)، Ofanim (پہیے) اور arelim (مطلوب معلوم نہیں) کے درمیان واضح فرق کرنا پڑے گا۔ خدا کو کروہیم پر سوار اور "لشکروں کے خداوند" کے طور پر بیان کیا گیا۔ جو کروہیم کے درمیان رہتا ہے؛ جبکہ موخر الذکر شجر حیات کی حفاظت کرتے ہیں (سموئیل 4:4، 1 پیدائش، 3:24)۔ سیرافیم کو یسیاہ نے چھ پروں والے بتایا، اور حزقی ایل (hayyot) اور اوفا نیم کو ایسی آسمانی مخلوقات بتاتا ہے جنہوں نے خدا کا تخت اٹھا کر کھا ہے۔

بعد از بابل عہد میں آسمانی لشکر اور زیادہ منظم ہو گئے، اور فرشتوں کی مختلف متعدد اقسام سامنے آئیں۔ کچھ ایک کو نام بھی دیے گئے، جیسا کہ نیچے بیان ہو گا۔

فرشتے خدا کی قدرت اور ارادے کے دلیلے کے طور پر اور اس کے مقاصد پورے کرنے کی خاطر انسان پر ظاہر ہوتے ہیں۔ وہ افراد کے ساتھ ساتھ پوری کی پوری قوم پر بھی ظاہر ہوئے، تاکہ آئندہ اچھے یا بے واقعات کا اعلان کریں اور انہیں انعام تک پہنچاں۔ فرشتوں نے ابرہام کو اٹھن، Manoah کو شمعوں کی پیدائش اور ابرہام کو سدوم کی تباہی کے متعلق پیشگوئی خبردار کر دیا۔ محافظ فرشتوں کا ذکر ملتا ہے، لیکن افراد یا اقوام کی محافظوں کے طور پر نہیں، جیسا کہ بعد میں ہوا۔ خدا نے لوگوں کے مصر سے خروج کے بعد ان کی حفاظت کی خاطر ایک فرشتہ بھیجا تاکہ وہ انہیں ارض موعود تک لے جائے اور راستے میں آنے والے دشمن قبائل کو تباہ کرے (خروج 23:20؛ گنتی 16:20)۔ قضاۃ (1:2) میں ..... بشرطیکے یہاں اور سابقہ مثالوں میں خدا کا انسانی

پیغمبر مراد نہ ہو..... خداوند کا ایک فرشتہ تمام لوگوں سے خطاب کرتا اور انہیں ارض موعودہ تک پہنچانے کا وعدہ کرتا ہے۔ ایک فرشتے نے ایلیاہ کو گوشت اور مشروب دیا (۱- سلاطین، ۱۶:۵)؛ اور جس طرح خداوند نے یعقوب پر نظر رکھی، اسی طرح ایک ایک فرشتہ ہر متقی انسان کی حفاظت کرتا اور مختلف طریقوں سے اس کا خیال رکھتا ہے۔ ”خداوند سے ڈرنے والوں کی چاروں طرف اس کا فرشتہ خیز زن ہوتا ہے۔“ (زبور، ۳۴:۷) عکریت پسند فرشتے بھی موجود ہیں۔ جن میں سے ایک نے ۱,۸۵,۰۰۰ آدمیوں پر مشتمل ساری اشوری فوج کو صرف ایک رات میں برباد کر دیا (۲- سلاطین، ۱۹:۳۵)۔ قاصدوں نے بھری جہازوں میں خداوند کے پاس سے روانہ ہو کر لاپرواں اہل اتحوپیا کو خوف زدہ کیا۔ (حرتی ایل، ۳۰:۹)؛ فرشتے کے سامنے دشمن ایسے ہو گئے جیسے ”ہوا کے آگے بھوسا“ (زبور، ۳۵:۶)؛ فرشتوں کی انتقامی کارروائیوں کا بھی ذکر ہے جیسا کہ ۲ یہودیوں (۲۴:۱۵) میں، ”سو خداوند نے اسرائیل پر وبا بھیجی جو اس صحیح سے لے کر معینہ وقت تک رہی اور داں سے یہ سچ سک لوگوں میں سے ستر ہزار آدمی مر گئے۔ اور جب فرشتہ نے اپنا ہاتھ بڑھایا کہ یہ خلیم کو ہلاک کرے تو خداوند اس دبایے ملول ہوا اور اس فرشتے سے جو لوگوں کو تباہ کر رہا تھا کہا یہ بس ہے۔“ لگتا ہے کہ وہا کو شخصی صورت میں تصور کیا گیا، اور زبور (۷۸:۴۹) میں مذکور ”عذاب کے فرشتوں“ کو اسی قسم کی شخصی تجسم سمجھنا چاہیے۔ وہ خداوند کی حمد کرتے ہیں (زبور، ۱:۲۹)۔ وہ خدا کے درباری اور مجلس شوریٰ میں شامل ہیں، اسی لیے انہیں ”مقدسوں کی مجلس“ کہا گیا۔ جب خدا انسان پر ظاہر ہوتا ہے تو وہ اس کے ہمراہ ہوتے ہیں۔ یہ تصور خروج کے بعد ہنا، اور زکر یا میں مختلف شکلوں کے فرشتوں کو زمین پر ادھر ادھر چلنے“ کی قوت دی گئی تاکہ وہ معاملات کی خبر لا سکیں (زکر یا، ۶:۷۰)۔ پیغمبروں کی کتابوں میں فرشتے پیغمبرانہ روح کے نمائندوں کے طور پر بھی نظر آتے ہیں۔ وہ پیغمبروں تک خدا کا پیغام لے کر آئے۔ چنانچہ پیغمبر ہیگائی (Haggai) کو خدا کا پیغام بر (فرشتہ) کہا گیا، اور ہم جانتے ہیں کہ ملکی، اصل میں کوئی نام نہیں، بلکہ اس کا مطلب صرف قاصد یا فرشتہ ہے۔ یہ امر قابل ذکر ہے کہ ۱ سلاطین (۱۸:۱۳) میں ایک فرشتہ پیغمبر کے پاس مقدس آیات لے کر آیا۔

بائلی مصنفوں نے فرشتوں کے مأخذ کے اہم مسئلے پر بات نہیں کی، لیکن خیال ہے کہ فرشتے

تخلیق سے پہلے ہی موجود تھے: "جب صبح کے ستارے مل کر گاتے تھے اور خدا کے سب بیٹھی خوشی سے للاکرتے تھے۔" (ایوب، 38:7) قدیم یونانی تحریریں ان پر قیاس آرائی نہیں کرتیں؛ انہیں شخص انسان کے ساتھ ان کے تعلقات میں اور خدا کے نمائندوں کے طور پر لیا گیا۔ تینجا انہوں نے خود کو الگ الگ ناموں سے نہ جانا؛ اور قضاۃ (18:13) اور پیدائش (32:30) میں جب نام پوچھے گئے تو انہوں نے بتانے سے انکار کر دیا۔ تاہم، دوسری ایل میں میکائیل اور جبرائیل کے نام پہلے سے موجود ہیں۔ میکائیل آسمان پر اسرائیل کا نمائندہ ہے، جہاں دیگر اقوام (مثلاً فارسیوں) کے نمائندہ فرشتے بھی موجود تھے۔ کتاب دوسری ایل کی تصنیف سے کوئی تین سو سال قبل زکر یا نے فرشتوں کی درجہ بندی کی، مگر ان کے نام نہ بتائے۔ سات آنکھوں کے تصور (زکریا، 3:9) کی وجہ غالباً سات رئیس الملائکہ اور شاید پارسیوں کے سات ایشان پیغما بھی ہوں گے۔

### تالمودی اور تفسیری (مدرسی) ادب:

کتاب دوسری ایل کا مصنف پہلا شخص تھا جس نے فرشتوں کو منفرد بتایا اور ان کو نام دیے۔ کچھ ہی عرصہ بعد Esseneism وجود میں آیا۔ یہ نہایت ترقی یافتہ علم الملائکہ کا حامل تھا، لیکن نظام کا علم صرف ایسینیوں تک محدود تھا۔ اس کے بر عکس سدھوی فرقے کے یہودیوں نے فرشتوں کے وجود پر ہی تنازع کھڑا کر دیا۔

### علم الملائکہ کی ترقی:

صحیفے کی بنیاد پر تالمود کی تحریک کے وقت ایک دیوقامت ڈھانچے پر غور و فکر کیا گیا۔ بعد ازاں تالمودی تصوف نے اس ڈھانچے میں اتنا کچھ بڑھایا کہ یہ زمین سے آسمان تک جا پہنچا اور Apocrypha (جعلی اناجیل) اور تالمودی و مدرسی (تفسیری) تصنیف اور صوفیانہ و قیانی ادب کے تخلیقات منہ زور نہی کی طرح کناروں سے باہر پھوٹ بھئے۔ اس بیش بہامواد سے یہ مغرب و خصہ قائم کیا جاسکتا ہے کہ علم الملائکہ با قاعدہ طور پر منظم نہیں تھا۔ یہودی عقل نظام کاری کی جانب بہت کم مائل ہے؛ اور ہگاڈاپسندوں (haggadists) کی ایک بہت بڑی تعداد کے ساتھ ایک باقاعدہ

علم الملائکہ نامکن امر تھا۔ یہ ہگاڑا اپنے مختلف مقامات اور مختلف ادوار کے تھے، اور ان کے حالات نہایت متعدد تھے۔ اس حوالے سے فلسطینیوں اور بالبیوں کے درمیان، Tannaim اور Amoraim کے درمیان تیز کرنا مشکل ہے، کیونکہ سامنے میں کے حالات اور ضروریات کے مطابق بہشت کی تفصیلات مختلف تھیں۔

ریحان جنگلیوں نے بائبل کو مشائی نمودہ مان کر اسی فرشتے سے مدد مانگی جس نے سخیر ب کی فوج کا مخایا کر دیا تھا۔ لیکن محققین نے مواد کو اپنی انفرادی امنگوں کے مطابق بردا۔ چنانچہ محققین کی قیاس آرائیوں اور عمومی تجھیلات کے درمیان صد و متعین کرنا ممکن نہیں، اور نہ ہی عارضی اور پائیدار نظریات کے درمیان فرق کیا جاسکتا ہے۔ تاہم، بحیثیت عمومی علم الملائکہ کے حوالے سے غالب اعتقادات ان روایات سے اکٹھے کیے جاسکتے ہیں جو انسینوں کے تابود ہونے کے بعد بھی جاری رہیں۔ اگر یہ روایات لوگوں میں سے نہیں پھوٹی تھیں تو محققین نے انہیں ان تک پہنچا دیا جو غیر ممتاز عمومی مقبولیت رکھتے تھے۔ یوں دو عمومی عقیدے کا حصہ ہیں۔ کیونکہ بائبل کی تفسیر صرف روایت کی روشنی میں کی گئی اس لیے ہگاڑی (haggadic) تعلیمات خود بائبل اور مذہب کی تفہیم کے لیے نہایت اہم ہیں۔

### بائبلی بیانات کی تفسیر اور تحلیل:

بائبلی واقعات میں فرشتوں کا مظہر اُن موقعوں پر بھی مستحب کیا جاسکتا ہے جیساں ان کا ذکر نہیں۔ مثلاً جب خدا نے انسان ہنانا چاہا تو فرشتوں نے پوچھا، ”تو انہیں کیسے ہنائے گا؟“ سارہ کو تھوڑا فراہم کرنے والے ایک فرشتے نے اپنے باتھ میں چاکب انہار کھا تھا اور اسے استعمال کرنے کے لیے سارہ کی عرضی کا تائیں ہوا۔ پانچ فرشتے ہا جوہ پر ظاہر ہوئے۔ ایک فرشتہ ربِت کو کنوں میں لے کر گیا۔ جب ابرہام اسحاق کی قربانی کرنے لگا تو فرشتوں نے مانع کی اور خداوند سے احتجاج کیا کہ ایسا کرنا غیر فطری ہے۔ فرشتوں نے لابن کے دیوبز کے چانور یعقوب کے دیوبز میں شامل کر دیے۔ پیدائش 18:3 میں ایک فرشتے نے یعقوب سے گنگوکی۔ یعقوب نے اپنے پاس بطور چاصدا آنے والے کچھ فرشتوں کو میسوگی جانب بھیجا۔ جب یوسف اپنے بھائیوں کو جلاش کر رہا

تحات تو اس کی ملاقات تین فرشتوں سے ہوئی۔ فرشتوں نے بھوپ کے بینوں کو مجمع کیا؛ ایک فرشتہ بدعام کے مٹہ کے ذریعہ گویا ہوا۔

اکثر رہبی آسٹر کی کہانی کو علم الملائکہ میں بہت اہمیت دیتے ہیں اور اس میں ایک سیدھی سادی کہانی کو کریمی قصہ بنادیتے ہیں۔ جبرائیل نے ملکہ دشمنی کو خوبی سے اور اس کے مہمانوں کے



بلعام کے گدھے کی کہانی از ریسمونٹ (1626ء)۔

سے زبردستی روکاتا کہ اس کی جگہ پر آسترن منتخب کرو سکے، اور جب آسترن محل کے دربار میں نمودار ہوئی تو تم مصاحب فرشتے اس کی مدد کرنے کو دوڑے: ایک نے اس کا سرا و پر اٹھایا؛ وہرے نے اسے حسن بخشنا؛ اور تیسرے نے اسے بادشاہ کا عصا پکڑا۔ جب اخسوسیں کو "وقائع کا روز نامہ" پڑھ کر سنایا گیا تو معلوم ہوا کہ شمشی نامی مشی (عزرا، 6:8) نے وہ پیرا اگراف کاٹ دیا تھا جس میں مردک کے بادشاہ کو بچانے کا واقعہ درج تھا، لیکن فرشتہ جبراہیل نے اسے دوبارہ لکھ دیا۔ آسترن کی شکایت پر اخسوسیں نے پوچھا کہ یہ کام کس نے کیا ہے۔ آسترن اپنی انگلی اخسوسیں کی جانب اٹھانے ای والی تھی کہ ایک فرشتے نے انگلی کا رخ ہامان کی جانب کر دیا جو اصل مجرم تھا۔ اخسوسی غصب ہاک ہو کر باغ میں گیا اور وہاں آدمیوں کو درخت اکھیز کر پھینکتے ہوئے دیکھ کر روجہ پوچھی۔ انہوں نے جواب دیا کہ ہامان نے ایسا کرنے کا حکم دیا ہے۔ یہ آدمی بلاشبہ فرشتے تھے۔ فرشتوں نے ہامان کو آسترن کے تخت پر پھینک دیا۔

فرشتے نے دو موقعوں پر بیوک نصر کے منہ پر مارا: جب اس نے خدا کی مدح شروع کی (دانی ایل، 4:3) تاکہ وہ داؤ دی کی زبور کو نظر انداز نہ کر دے؛ اور دوسری مرتبہ جب چار آدمیوں کے متعلق بتایا گیا "جو آگ میں سکھے پھرتے ہیں اور انہیں کوئی ضرر نہیں پہنچا۔" (دانی ایل، 3:25)

ہالہو میں ایسی محدود مثالیں موجود ہیں جن میں باخبلی کہانیوں میں فرشتوں کا اضافہ کر دیا گیا۔ لگتا ہے فرشتے محض انسانوں کے خیالات بیان کرنے کے لیے ہیں۔ جب الوہی عدل پر ممکنہ اخراجات ہوئے تو انہیں خداوند کی مجلس میں شامل فرشتوں کے منہ سے کھلوایا گیا، اور جواب میں خداوند اپنے انفال کو توجیہ پیش کرتا ہے۔

یہودی روایت گاہے بگاہے فرشتوں پر خدا کی فویت کا واضح اور دونوں اظہار کرتی ہے۔ جب عقبے باخبلی آیت (خروج، 20:33) سے عقیدہ بشر پیکری ("انسان مجھے دیکھ کر زندہ نہیں رہے گا") انکائے کی خاطر اس کی تفسیر یوں کی: "مقدس *hayyot* بھی جلوہ نہیں دیکھ سکتا جو جلال کا تخت اٹھائے ہوئے ہے، تو سامن نے یہ کہہ کر اس میں بہتری پیدا کی: "ہمیشہ زندہ رہنے والے فرشتے بھی نہیں۔" خدا کی رہائش گاہ ساتویں آسمان پر ہے جس کے ساتھ ہی مقدسوں کا ڈیرہ ہے؛ اور فرشتوں کا درجہ مقدسوں کے بعد آتا ہے۔

مقدسون کی عظمت فرشتوں سے بڑھ کر ہے: ”پہلے حزقی ایل اور بعد میں فرشتوں نے خداوند کی حمد گائی۔“ آدم بہشت میں آرام کرتا اور خادم فرشتے اس کے لیے گوشت بھون کر لاتے۔ جب اسرائیل نے خداوند کا گیت گایا تو فرشتوں نے اسے خاموشی سے آخونک سنا اور پھر اپنا گیت گانے لگے۔ فرشتوں کے لشکر رات کے وقت خدا کی مدح کرتے ہیں، کیونکہ دن کے وقت اسرائیل کے بھجن گائے جانے کے دوران وہ خاموش ہی رہتے ہیں۔ مقدس لوگ فرشتوں کو حکم دیتے ہیں، فرشتوں کو گناہوں سے چشم پوشی کرنے کی اجازت نہیں۔

جب ربی یشوع نے خدا کے تخت کے متعلق وعظ دیا تو فرشتے تجسس کے عالم میں اردوگرد جمع ہو گئے۔ خدا کی شاخوں میں اسرائیل کو فو قیت دی گئی ہے۔ اسرائیل ہر روز مدح کرتا ہے، فرشتے صرف ایک مرتبہ ایسا کرتے ہیں۔

سحر سے اجتناب کرنے والا ہر شخص آسمان کے ایسے حصہ میں داخل ہوتا ہے جہاں خداوند کے مصاحب فرشتوں کو بھی داخلے کی اجازت نہیں۔

نام اور جو ہر:

فرشتوں کا جو ہر آگ ہے، وہ آگ میں بھی زندہ رہتے ہیں، ان کی آتشی سانس انسانوں کو جلا ڈالتی ہے، اور کوئی بھی انسان ان کی آواز سننے کی تاب نہیں لاسکتا۔ قضاۃ (2:1) میں مذکور ”خداوند کا فرشتہ“ فینیاس (Phinehas) تھا جس کا چہرہ (جب روح القدس محو آرام ہوتا) مشعل کی طرح دیکھتا ہے۔ شہنشاہ ہیدریان نے یشوع بن ہنانیہ سے کہا: ”تم کہتے ہو کہ آسمانی لشکروں کا کوئی بھی حصہ دو مرتبہ خدا کی مدح سرائی نہیں کرتا، لیکن خداوند ہر روز نئے فرشتوں کی مدح سنتا ہے اور پھر وہ چلے جاتے ہیں۔ وہ کہاں جاتے ہیں؟“ یشوع نے جواب دیا: ”آگ کے دریا میں جہاں سے وہ آتے ہیں۔“ (بحوالہ دانی ایل، 10:7) ہنانیہ نے پوچھا: ”وہ دریا کیسا ہے؟“ یشوع بولا: ”وہ دریائے اردن جیسا ہے جو دن رات ہمیشہ بہتار ہتا ہے۔“ ہنانیہ: ”اور آگ کا دریا کہاں سے نکلتا ہے؟“ یشوع: ”خداوند کے رتھ کی زندہ مخلوقات کے پیٹے سے جو خداوند کے تخت کے بوجھ کی وجہ سے نیکتار ہتا ہے۔“ ایک اور تھیوری کے مطابق فرشتے نصف پانی اور نصف آگ ہیں،

اور خدا ان مفتاد عن انصار کے درمیان بھجوئے کر داتا ہے۔ وہ خداوند کے نور کی کرنوں سے غذا حاصل کرتے ہیں کیونکہ ”بادشاہ کے چہرے کے نور میں زندگی ہے۔“ (امثال، 15:16)

ایک مقبول و معروف اقتباس ذیل میں دیا گیا ہے:

شیطان تمدن لحاظ سے فرشتوں جیسے ہیں اور تمدن دیگر حوالوں سے نوع انسانی جیسے۔ فرشتوں کی طرح ان کے بھی پر ہیں، وہ کرہ ارض کے ایک کنارے سے دوسرے کنارے تک جاتے ہیں اور علیم و خبیر ہیں یعنی حالات کا پیشگوی علم رکھتے ہیں۔ انسان کی طرح وہ کھاتے، نسل کشی کرتے اور مرتے ہیں۔ انسان تمدن حوالوں سے فرشتوں اور تمدن حوالوں سے جانوروں جیسے ہیں۔ وہ ان حیوانوں کی طرح کھاتے چیتے، اولاد پیدا کرتے اور فضلہ خارج کرتے ہیں۔

موی کو فرشتوں جیسا بنانے کے لیے ضروری تھا کہ تمام کھانا اور مشروب اس کی انتربوں میں جذب ہو جائے۔ ابرہام کے پاس آنے والے فرشتوں نے بعض کھانا کھانے کا دکھاوا ہی کیا۔

(جیاٹ، 18:8)

(پیدا کیے)۔ فرشتوں کو بالعموم اچھا اور برقی امتنگوں سے پاک پیش کیا گیا ہے۔ چنانچہ احکام عشرہ ان پر لامونیں ہوتے۔ فریب نفرت یا حسد کا شکار نہیں ہوتے، اور نہیں ان کے درمیان عناویں یا بغضہ پایا جاتا ہے۔ باس ہم، وہ ضرورت کے وقت ایک دوسرے کے کام آتے ہیں۔ اگرچہ بالآخر ہمتوں سے کچھ بھی مخفی نہیں، لیکن وہ اسرائیل کی نجات کے دن کے متعلق نہیں جانتے۔ آدم کے پاس زیادہ علم تھا۔ بلکہ فرشتوں سے بالآخر تمام مقدسوں کا علم ان سے زیادہ ہے۔

ذخیرتوں کی بستی کیا ہے۔ مگر اس کی اطاعت کرتے اور حکم ساعت تک پہنچنے سے پہلے ہی اسے بجالانے آگر چہ وہ ہمیشہ خداوند کی اطاعت کرے۔ رانمہ درگاہ فرشتے موجود ہیں۔ دو فرشتوں کو 138

کو چار ہو جاتے ہیں، یہن وہابیت میں ایک ایسا بیشہت ہے کہ کوئی نکل انہوں نے سدوم کی تباہی کا حکم قبل از وقت افشا کر دیا تھا۔

فراخیت کے لیے ہے۔ سال کے کچھ موقوں پر کھڑے ہوئے نظر آتے ہیں۔۔۔۔۔ کبھی مرد تو کبھی عورت کے عورت میں،

بھی آگ ہی صورت میں۔ اب ہر اچھا ہر بُوے والے میں مرسوں میں سے ایک بھی ہوا اور تیر اعراب جیسا تھا (پیدائش، 18:2)۔ فرشت یعقوب پر ایک گذریے کے پہنچی اور تیر اعراب جیسا تھا (پیدائش، 18:2)۔ فرشت یعقوب پر ایک گذریے کے

سارا ہی، دوسرا نیا ہوا (پیدائش، 32:25)۔ ایک فرشتے نے موئی کا بھیس اختیار کیا تاکہ فرعون موئی

کے بجائے اسے قید کر لے: ایک اور نے سلیمان کے روپ میں اسے تخت سے محروم کیا۔ ان کے جسموں کو دانی ایل 10:6 میں دیے گئے بیان کے مطابق تصور کیا جاتا ہے....." اس کا بدن زبرجد کی مانند اور اس کا چہرہ بھلی جیسا تھا اور اس کی آنکھیں چہاغوں کی مانند تھیں۔ اس کے پازو اور پاؤں رنگت میں چمکتے ہوئے پیتل سے تھے اور اس کی آواز انبوہ کے شور کی مانند تھی۔" ایک فرشتہ زمین سے آسان تک محیط ہے جہاں *hayyat* ہر اجنبی *Sandalfon* لباسی میں اپنے ساتھیوں کی نسبت 500 سال کے سفر سے زیادہ ہے۔ ایک روایت کے مطابق ہر فرشتہ دنیا کے تیرے ہے جتنا تھا، ایک اور کے مطابق فرشتوں کی لباسی 2000 پر سنگ تھی (ایک پر سنگ = 3.88 میل)؛ اس کا ہاتھ آسان سے زمین تک پہنچتا تھا۔ بلاشبہ فرشتے ہمیشہ ہی اپنے پورے سائز کے ساتھ ظاہر نہیں ہوتے؛ وہ صرف انہی کو دکھائی دیتے ہیں جن کے لیے پیغام لائے ہوں، اور صرف انہی کو پیغام سنائی دیتا ہے۔

### فرشتوں کی تعداد:

قدیم ترین تالیفوں نے بھی ان کی تعداد کو لاتھا ہی خیال کیا۔ ربی جوشوا (یشوع) نے کہا کہ سورج بھی خداوند کے کئی ہزار خدمت گاروں میں سے ایک ہے۔ خداوند نے اپنی خدمت میں حاضر ہئے والے فرشتوں کے لشکروں کو موسیٰ کے سامنے سے گزارا۔ خداوند برائی سے خود لٹھتا ہے، لیکن نیک کاموں میں ہزاروں فرشتے اس کی مدد کرتے ہیں۔ فرشتوں کا ہر لشکر ہزاروں گناہ ہوا ہے، لیکن دانی ایل (10:7) اور ایوب (25:2) کی روشنی میں دیکھا جائے تو لشکروں کی تعداد بے شمار تھی۔

یہودیوں کو ان کے اپنے ملک سے نکالے جانے کے بعد فرشتوں کے لشکروں کی تعداد گھٹ چکی۔ جب یعقوب نے لابن کے گھر کو چھوڑا تو 60 گنادیں ہزار فرشتوں نے اس کے سامنے رقص کیا۔ سیناٹی پر خداوند 120 ہزار فرشتوں کے ساتھ ظاہر ہوا؛ گواہیک اور عالم کے مطابق فرشتوں کی تعداد کوئی بھی ریاضی دان نہیں گن سکتا۔ ہر اسرائیلی کے ساتھ ایک ہزار فرشتے رہتے ہیں، ایک فرشتہ ہمیشہ آگے چلتے ہوئے شیطانوں کو ہٹاتا جاتا ہے۔ اس فرشتے کے باہمیں ہاتھ میں

ایک ہزار اور دو سو میں ہاتھ میں دس ہزار فرشتے ہوتے ہیں۔ اگرچہ باہل میں فرشتوں کے ماغذے کے متعلق کوئی بیان نہیں ملتا، لیکن روایت کے مطابق انہیں خداوند نے تخلیق کی۔ تخلیق کے دوسرے دن تاک کوئی یہ نہ کہہ کہ خداوند نے اپنے کام میں کسی سے مدد لی تھی؛ نیز یہ کہ میکائیل نے جنوب اور جبرائیل نے شمال کی طرف سے آسمان کو اٹھا رکھا ہے اور درمیان میں سے خداوند نے اسے تقویت دی ہے۔ دوسرے نکتہ نظر کے مطابق فرشتے پانچویں دن سے قبل تخلیق نہیں ہوئے تھے۔ وہ ان چھ چیزوں میں سے ایک تھے جنہیں دنیا بنائے جانے سے پہلے تخلیق کرنے کا فیصلہ ہوا۔ خداوند نے یقیناً تخلیق آدم کے وقت فرشتوں سے مشورہ لیا تھا؛ تاہم، وہ اس کے فیصلے کی حمایت کرنے کے پابند تھے۔ ربیوں کے یہ اقوال وحدانیت کے تصور کو بچانے کی ایک خواہش معلوم ہوتے ہیں۔

انسان کے مقدے کا فیصلہ کرنے کے وقت بھی فرشتوں کی مجلس شوریٰ بیٹھی۔ اگر 999 ووٹ انسان کے خلاف اور صرف ایک ووٹ حق میں ہوتا تو جب بھی خداوند انسان کو بری کر دیتا۔ روح فرشتے کو، فرشتے کر دیتم کو اور کر دیتم خداوند کو انسانی معاملات سے آگاہ کرتے ہیں۔

### فرشتوں کے وظائف:

خداوند کے پر جوش خادم ہونے کے نتے فرشتے اس کی روح کی مطابقت میں عمل کرتے ہیں، لیکن اکثر وہ اس کے ارادوں کے بارے میں غلط فیصلہ کر لیتے ہیں۔ انہوں نے آپس میں اس بات پر جگڑا کیا کہ ابراہام کو بھتی میں سے کون نکالے گا؛ لیکن خداوند نے فیصلے کا حق حفظ رکھا۔ جب خداوند بھیر، اہر پر مصربوں سے نہت رہا تھا تو فرشتوں نے بھی مقابلے میں حصہ لینا چاہا؛ جب فیدیاں نے اسرائیل کو دبایے بچانے کے لیے خداوند سے استدعا کی تو وہ اسے مارڈائی کے درپے ہوئے۔ انہوں نے بت پرست میکاہ (قضاۃ، 17) کو نیست و تابود کر دینا چاہا لیکن خداوند نے میکاہ کی مہمان نوازی کے پیش نظر اس پر رحم کھایا۔ جب موئی دریا کے رحم و کرم پر تھا تو فرشتوں نے خداوند سے اسے بچانے کو کہا۔ فرشتوں نے اسرائیل اور یہی لوگوں کے مقدار میں بھی گہری و پچی دکھائی۔ جب خداوند نے اسرائیل کو سزا دینے کی تجویز دی تو فرشتوں نے اسرائیل کا ساتھ

دیا؛ وہ بتا ہی کا حکم سن کر روئے، انہوں نے اسرائیل کو بچانے کی خاطر اساعیل کی اولاد کو مورد الزام بھرا یا۔ موسیٰ کی موت کے بعد ایک فرشتے نے خداوند کی جگہ سنجال کر اسرائیل کی رہنمائی کی۔ یہکل سیمانی کی تعمیر میں فرشتوں نے ہاتھ بٹایا؛ وہ یہکل کی بتا ہی پر روئے، لیکن خداوند نے ان کی ڈھارس نہ بندھائی۔

فرشتے نیک لوگوں کی حفاظت کرتے اور ان کے معاملات میں مدد دیتے ہیں۔ ایک فرشتے نے عیسیٰ کی شکار مہم کے نتائج کو زائل کر دیا۔ جب یعقوب اسحاق کے قریب آتے ہوئے ڈگ گایا تو دو فرشتوں نے اسے سہارا دیا۔ جب ابرام نے دوبارہ اپنی بیوی کو قبول کیا تو فرشتوں نے خوش منائی کہ موسیٰ کی پیدائش ہو گی؛ اور موسیٰ کی وفات پر انہوں نے ماتحتی گیت گایا۔ وہ شہید عقبہ پر گریہ کرتے ہوئے کہتے ہیں: ”یہ شریعت ہے، اور یہ ہے اس کا انعام۔“ فرشتے آدم کی موت پر افسرده ہوئے؛ وہ ندب اور ایہ ہو کی لاشیں اٹھا کر لے گئے۔ یہ محافظ روحیں انسان کے ہمراہ ہی دو فرشتوں جیسی ہیں۔ کسی ناپاک جگہ جانے پر آپ ان ہمراہی فرشتوں سے باہر ہی انتظار کرنے کا کہتے ہیں۔ محافظ روحوں کا ذکر خاص طور پر متی (10:18) اور اعمال (15:12) میں آیا ہے۔ وہ فارسی فراوشی (Farvashi) سے مشابہ ہیں اور غالباً انہی کے ساتھے میں ڈھالے گئے۔ عناصر کی روحوں (مثلاً آگ کا بادشاہ) کا مأخذ بھی فارس میں ہے، جیسا کہ ان کے ناموں سے پہاڑتا ہے۔ ہمراہی فرشتے غالباً محافظ روحوں سے مشابہت نہیں رکھتے، کیونکہ مخصوص فرشتے ارض مقدس میں یعقوب کے ہمراہ گئے، اور کچھ دیگر غیر ممالک میں ہم کا ب رہے۔

ہمراہی فرشتے مستقل نہیں بلکہ عارضی ساختی ہیں۔ ہر فرشتے کی چھاتی پر گلی ایک لوح پر خداوند کا نام کتندہ ہے۔ سبت کی شام کو کنیس سے واپس آتے ہوئے آدمی کے ہمراہ دو فرشتے ہوتے ہیں..... ایک نیک اور ایک بد۔ تحقیقی لوگوں کی روحوں کو تین اچھے فرشتے وصول کرتے ہیں، برے لوگوں کی روھیں برے فرشتوں کے پاس جاتی ہیں جو ان کی گواہی دیتے ہیں۔ فرشتے تحقیقی لوگوں کے سنگ سنگ رہتے اور مخصوص معاملات میں ان کی رہنمائی کرتے ہیں۔ اشائیل بن ایشع کہتا ہے: ”خداوند کے حضور موجود فرشتے نے مجھے تین چیزیں عطا کیں۔“ جو ہان بن ذہبی کو قاصد فرشتوں نے چار باتیں سکھائیں۔ انہوں نے Sheshet کو خوفزدہ کیا۔ انسان پیدائش لینے سے

قبل پاک روح ہونے کے باعث سب کچھ جاتا ہے، لیکن دن کی روشنی دیکھتے ہی ایک فرشتے سے منہ پر مارتا ہے اور وہ ساری توریت بھول جاتا ہے۔

Hag (12b) میں کہا گیا ہے کہ آسمان پر واقع یہ شلم میں بنی ایک عبادت گاہ میں عظیم بادشاہ میکائیل زمین پر پر وہت اعلیٰ کی طرح کھڑا ہوتا اور قربانی پیش کرتا ہے۔ فرشتے "پاک، پاک، پاک" کا ورد کرتے ہیں اور ان کی آواز میں مدھم و ملائم ہوتی ہیں۔ آسمان پر کرہ ارض کے لوگوں کی نمائندگی کرنے والے فرشتوں کا ذکر Ben Sira نے بھی کیا۔ خداوند نے بینار بابل بنانے کے لیے انہی فرشتوں سے کہا تھا۔

اقوام اور ان کے آسمانی بادشاہوں کے مقدار قریبی طور پر مسلک ہیں۔ خداوند نے کسی قوم کو سزا نہیں دی، اور نہ ہی دے گا، جب تک وہ اس کے محافظ فرشتے کو سزا نہ دے لے۔ اسرائیل کے خلاف دیگر قدمیں اقوام کی مختصات اس قصے میں منعکس ہوتی ہے کہ اقوام کے ستر شہزادوں نے اس پر اڑام لگائے، لیکن خداوند اسرائیل کے ساتھ تھا۔ انہی فرشتوں نے مصر کا ساتھ دیا۔ یعقوب نے ایک خواب میں انہیں اوپر نیچے آتے جاتے دیکھا اور خوفزدہ ہوا کہ وہ ہمیشہ اسرائیل کے تعارف کی راہ میں رکاوٹ بنے رہیں گے۔ میکائیل اور Sammael کے سوا ان کو کوئی الگ الگ نام نہیں دیے گئے۔ تاہم، مندرجہ ذیل کا ذکر ملتا ہے: مصر، بابل، میڈیا، یونان (یونان) ادوم (روم)۔ ادوم کا سرپرست Samael یعقوب کو مارڈ النا چاہتا تھا، اور تم کے قول اقرار تڑوانے کی کوشش بھی کی (پیدائش، 38:25)۔ مگر جبرائیل نے اسے روک دیا اور اس نے اسرائیل کے خلاف شکایت کی۔

اس کے علاوہ مختلف جگہوں پر مندرجہ ذیل فرشتوں کا ذکر آیا ہے:

|                                      |         |
|--------------------------------------|---------|
| مردوں کی دنیا، دوزخ اور آگ کا بادشاہ | Damah   |
| سمندر کا بادشاہ                      | Rahab   |
| بارش کا بادشاہ                       | Ridia   |
| ژالہ باری کا بادشاہ                  | Yarkemi |
| فصل پکنے اور شہوت کا بادشاہ          | Gabriel |
| حمل خبرنے کا بادشاہ                  | Lailah  |

|       |         |
|-------|---------|
| غض    | Af      |
| غصب   | Hemah   |
| بیاہی | Abaddon |
| موت   | Mawet   |

نیز عبادت، رحمت اور خوابوں کے فرشتے کا حوالہ ملتا ہے۔ کہیں کہیں امن یا غصب، نیکی اور بدی کے فرشتوں کا ذکر ہے، لیکن بتاہی لانے والے فرشتوں کا ذکر زیادہ نہیاں ہے جن کی لا محدود تعداد لا محدود گناہوں اور برا نیوں کی تماشندگی کرتی ہے۔

## قرون وسطیٰ میں

قبالہ:

(Geonim 600-1000ء) کے دور میں باطن پسند مصنفوں کے ہاں ایسیوں کا نظام دوبارہ نمودار ہوا۔ قبالہ پسندوں نے اسے مزید باطنی رنگ دیا جنہوں نے تیر ہوئی صدی میں اپنی جزیں مضبوط سے مضبوط تر کرتے ہوئے غلبہ پالیا۔ تالמוד میں فرشتے خدا کا آلهہ کا رستہ۔ قرون وسطیٰ میں وہ انسان کے آلات بن گئے۔ انسان انہیں نام لے کر بلانے لگا اور نظر وہ اوجھل کر دیا۔ تالמוד فرشتوں کے آسیوں سے آگاہ تھی، لیکن جادو منتر میں ان کی مدد لینے سے نہیں۔ "Blood of Raziel" کی ابتداء میں ہی فرشتوں سے مدد لینے کی ہدایات دی گئی ہیں، جو میئنے، دن اور وقت کے مطابق بدلتی جاتی ہیں۔ ان ہدایات کے مخصوص مقاصد ہیں، مثلاً پیش بینی۔ اس کے بعد فرشتوں کی تعداد کے معاملے میں قبالہ تمام حدد پار کر گیا۔ مصری سحر کی طرح اس پر بھی یہ عقیدہ غالب آ گیا کہ کوئی بھی فرشتہ (مخصوص طریقے کے تحت) خود سے کی گئی استدعا کا جواب دیے بغیر نہیں رہ سکتا۔

چنانچہ بعد از تالמוד علم الملائکہ نے عملی مقاصد پورے کرتے ہوئے فرشتوں کی تعداد میں اضافہ کر دیا۔ آسان پر مصروف خدمت فرشتوں کے علاوہ انسانی دنیا کی مخصوص سرگرمیوں کو بھی فرشتوں کے ایک پورے لشکر کی نگرانی میں دے دیا گیا، اور اس لشکر میں شامل فرشتوں کے نام بھی رکھے گئے۔ اعداد اور حروف کو مخصوص اوصاف کے ساتھ منسوب کرنے والے تصوف نے جب

دنیا یہ فرشتوں کی جانب توجہ کی..... اے کائنات کا ایک حصہ سمجھتے ہوئے ..... تو بہت سے ایسے نام ابھرے جو با تخصیص طور پر باطنی رائے دہنگان کے تصورات تھے اور منطقی علم الائحتگاہ (Etymology) کے ساتھ ان کا کوئی تعلق نہیں تھا۔ اس قسم کے ہزاروں نام موجود ہیں، اور بہت عیا ہے۔ یہ کتاب آدم سے اب ہاں، موسیٰ اور پھر پیغمبروں تک سور و نہ پہنچی۔

### باطنی علم الملائکہ:

ان فرضی ناموں سے قطع نظر (جو قبائل میں بہر حال معتبر ہیں) فرشتوں اور دیگر عناصر کے نام اپنے سے متعلقہ ادب کی نسبت زیادہ پرانے ہیں، بالخصوص قبائی کتب Akiba، Hekalot، Zohar اور Raziel۔ باطنی فنون کا یہ وصف مشترک ہے کہ وہ دن کی روشنی میں نکلنے اور ادب کی صورت اختیار کرنے سے قبل مخفی اور غیر ادی صورتوں میں پہنچتے رہتے ہیں۔ چونکہ فرشتوں کے نام باطیل میں مقدس ترین عناصر تھے، اس لیے انہیں چھاپنا تو دور کی بات ہے، لکھا بھی نہیں جاتا تھا۔ چنانچہ متعدد نام نامعلوم رہے اور Schwab کی 680 سے زائد صفحات پر مشتمل کتاب

"Vocabulaire de l'Angelologie" (1897ء) میں نہ دیے جا سکے۔

مرے کی بات یہ ہے کہ یونانی ناموں کو سمجھل کر کے ان کی وضاحت بائبلی ناموں کے ذریعے کی گئی۔ ظاہر ہے کہ کچھ اہل قلم نے بھی ان فرضی ناموں اور علم المحرف (Gematrias) کو حاقدت قرار دیا۔ قدیم یہودی باطیل اور نہ ہی ہسپانوی قبائل کو ایک بھرپور علم الملائکہ یا علم الشیطان کا ادب تحقیق کرنے میں اتنی کامیابی ہوئی جتنی کہ تیر ہو ہیں صدی کے جرمن یہودیوں کی باطیل نے حاصل کی۔ قدیم یہودیت اور قبائل فرشتوں کا کردار زیادہ تفصیل میں بھی واضح نہ کر سکے اور روزمرہ زندگی کی ضروریات پر پورا نہ اترے۔ نتیجتاً اس نکتہ نظر سے جرمن یہودی باطیل ساتھیوں کی نسبت معاصر سمجھی تصوف کے ساتھ زیادہ قرابت رکھتی تھی۔

وارمز (Worms) کے ایکر کی "کتاب ملائکہ" کے مطابق ساری دنیا فرشتوں اور شیطانوں سے آپا دی ہے: ہر کونہ کھدر اور حفاظ فرشتوں کی حفاظت میں ہے: اور ہر چیز کا تعین خدا کرتا ہے جو فرشتے

کو احکامات دے کر بھیجتا ہے۔ ہر شخص کا اپنا فرشتہ تقدیر ہے جو اس کی زندگی میں تمام اچھائی اور برائی لاتا ہے۔

قبالہ کی فتح مندی کے بعد فرشتوں پر نہایت تجسساتی یقین کی مخالفت ختم ہو گئی؛ اور باطنی علم الملائکہ نے مشرق (Orient) کے ساتھ ساتھ مغرب (Occident) کو بھی ترغیب دلائی۔ ہاسدیوں کے ہاں آج بھی گھر سے متعلق کئی الفاظ میں فرشتے اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ وہ گھر بناتے وقت کسی مخصوص غالب فرشتے کے تعلیم لکھتے ہیں۔ ایک مأخذ کے مطابق مہینوں اور دنوں کے لگران بنائے گئے تمام فرشتے بھی کام کرتے ہیں۔ اس طرح علم الملائکہ کو علمنجوم کے قریب ترین لایا اور وحدانیت سے ہم آہنگ بنایا گیا۔

### عمومی تاریخی ترقی:

ابتدائی بائبلی تحریروں میں ”ملک یہواہ“ (خداوند کا قاصد) کی اصطلاح زیادہ تر صیغہ واحد میں ملتی اور خداوند کی ایک خصوصی خود آشکاری کی جانب اشارہ کرتی ہے۔ مثلاً پیدائش (31:11-13) میں خداوند کا فرشتہ کہتا ہے، ”میں بیت ایل کا خداوند ہوں۔“ جبکہ خروج (3:26) میں آگ کے شعلوں میں گھرا ہوا خداوند کا فرشتہ موسیٰ کے سامنے آیا: ”میں تیرے باپ کا خدا ہوں۔“ کچھ مواقع پر فرشتے نے خود کو خداوند سے ممیز کیا۔ وہ انسانی صورت میں ظاہر ہونے کے تاتے وہ اس کی جگہ نہیں لے سکتا؛ چنانچہ جب خدا نے موسیٰ سے وعدہ کیا (32:2) ”میں تیرے آگے آگے ایک فرشتہ بھیجوں گا“ تو موسیٰ نے جواب دیا (33:15) ”اگر تو ساتھ نہ چلے تو ہم کو یہاں سے آگے نہ لے جا۔“

ان فرشتہ جلوقات کا کوئی ہمہ گیر تصور غالب نہیں تھا۔ یعقوب کے خواب میں وہ سینہ گی چڑھتے اور اترتے ہیں (پیدائش، 12:33)؛ یسوعاہ کے رویا میں وہ چھپروں والے سیرافیم ہیں؛ حزقی ایل میں کرونتیم اور زندہ جلوقات (hayyot) انسان جیسی شکل و شابہت مگر پر اور پیر رکھتے ہیں۔ ابرہام کے مہماں بن کر وہ کھانا کھاتے ہیں۔ چاہے ان فرشتوں نے لوگوں کے ذہن میں بہت پرست

اقوام کے ہاں فطرت کی معبدوں کی جگہ، یا چاہے نفیاتی عمل ذرا مختلف قسم کا تھا، لیکن اسرائیل کی وحدانیت نے ایک آسمانی نظامِ مراتب کی نمائندہ ہستیوں کو لازمی سمجھا جو انسان اور خدا کے درمیان رابطہ کروانے کو تیار ہیں۔

تحلیق کی کہانی میں فرشتوں کا کوئی ذکر نہیں۔ البتہ اگر پیدائش (1:26) سے نہیں تو کتاب ایوب (38:7) سے ضرور یہ لگتا ہے کہ وہ خدا کو کام کرتے ہوئے دیکھتے اور سراجتے رہے۔ ایوب 14:18 اور 15:15 کے مطابق فرشتوں کو ایک اخلاقی حس عطا کی گئی ہے، لیکن وہ خدا کے اپنے تصور پاکیزگی و کاملیت پر پورا نہیں اترتے۔ زبور 78:25 کے مطابق من و سلوئی "فرشتوں کی غذا" ہے۔ اسی طرح بہشت میں شجر حیات پر بھی فرشتوں کے لیے بچل لکتے ہیں۔ لہذا جب آدم نے اس درخت کا بچل چکھا تو خداوند نے کہا، "و سیخوانسان نیک و بد کی پیچان میں ہم میں سے ایک کی مانند ہو گیا۔ اب کہیں ایسا نہ ہوا کہ وہ اپنا ہاتھ بڑھائے اور حیات کے درخت سے بھی کچھ لے کر کھائے اور ہمیشہ جیتا رہے۔ اس لیے خداوند خدا نے اس کو با غدن سے باہر کر دیا۔" (پیدائش، 3:22-23)

خداوند نے یہ الفاظ اپنے فرشتے بیٹوں کو مخاطب کر کے کہے تھے۔ دیگر مقامات پر فرشتوں کو خدا کی دلنش میں حصہ دار بتایا گیا۔ خلائق زبور کی یہ آیت دیکھیں: "کیونکہ تو نے اسے خدا سے کچھ ہی سکتر بنایا ہے اور جلال اور شوکت سے اسے تاجدار کرتا ہے۔" (8:5) فانی ہونے کے باوجود انسان کو عقل سے نوازا گیا۔

### فرشتہ پرستی:

یہودیوں کے خلاف عائد کیا گیا فرشتہ پرستی کا الزم (کلیموں 2:18 کی بنیاد پر) بلاشبہ ہے بنیاد ہے۔ پال کے ذہن میں غالباً وہی غناستی فرقہ ہو گا جس کا حوالہ سیلس نے ارتی دلیس کا الزم دہراتے وقت دیا تھا۔ وہ ہمیں جادوئی شبیہوں کے بارے میں بتاتا ہے جن پر سات فرشتوں کے نام کندہ کر دیئے: (1) میکائیل، شیر کی شبیہ کے ساتھ؛ (2) سوراہل، سانڈ کی صورت میں؛ (3) رافیل سانپ کی شکل میں؛ (4) جبراہیل بطور شاہین؛ (5) Yalda Bahut ریپھ کے روپ میں؛ (6) ایراتھول بطور کتا؛ اور (7) اونوئل گدھے کی شکل میں۔ پال نے کرنتیوں اور کلنسیوں

کے نام مراسلوں میں متواتر ان سات معبودوں کی بات کی۔ لیکن اس Ophite فرقے کا یہودیوں کے ساتھ کوئی تعلق واسطہ نہیں تھا۔ اس کے برعکس آرٹھارٹیل نے اوقاٹم اور کروٹیم کے فرشتوں کی شبیہیں پوچھنے کی ممانعت کا واضح الفاظ میں اظہار کیا: ”جو شخص سورج، چاند، ستاروں اور سیاروں یا آسمانی لشکروں کے عظیم سردار میکائیل کے نام پر ایک جانور قربان کرتا ہے وہ مردہ ہتوں کو قربانی پیش کرنے والے جیسا ہے۔“

### انسان سے کمتر حیثیت:

زندگی پر فرشتوں کے اثرات اور ان کی تعداد کو بڑھانے کا رجحان چاہے کتنا ہی طاقت ور ہو، لیکن دوسری طرف اس امر پر بھی زور دیا گیا کہ فرشتے کئی اعتبار سے انسان سے کمتر ہیں۔ حنوك نے فرشتوں کے ایما پر مداخلت کی، اور کوئی بھی فرشتہ خداوند کا جلال دیسے نہ کیجئے پایا جیسے حنوك نے دیکھا تھا۔ فرشتوں نے آدم کی پرستش خداوند کی ایک شبیہ کے طور پر کرتا تھی۔ راندہ درگاہ ہونے سے آدم کا مقام خداوند کے جلال کی حدود کے اندر تھا جہاں فرشتے نہیں نہبر کتے تھے۔ اسی طرح مستقبل میں راست باز شخص فرشتوں کی نسبت خدا سے قریب تر ہو گا۔ درحقیقت وہ عقل میں آدم سے کمتر ہیں۔

### فیلوجوڈیکس کی رائے:

فیلوجوڈیکس کے وجود کو اپنے شبیہاتی نظام کی حدود سے باہر نکل کر قبول کرنے پر مائل ہوا۔ وہ روایتوں کی مثال کے تحت ایسا کرنے پر راغب ہوا: ”جن ہستیوں کو دیگر فلسفی شیطان کہتے ہیں، موسیٰ نے عموماً انہیں فرشتے کہا۔“ وہ ہوا میں منڈلاتی ہوئی روئیں ہیں۔ کچھ ایک جسموں میں اتر آئی ہیں، جبکہ دیگر کو کرہ ارض پر کوئی موزوں ٹھکانہ نہ ملا۔ وہ بچوں کو ان کے باپ کے احکامات سے آگاہ کرتی ہیں: خدا کو نہیں، لیکن فانی انسانوں کو ان وسیلوں کی ضرورت ہے۔ روئیں، شیطان اور فرشتے حقیقت میں ایک جیسے لیکن نام میں فرق ہیں، چنانچہ انسان جس طرح خداوند اور شر انگیز شیطان اور روحوں کی نیکی اور بدی کی بات کرتے ہیں، اسی طرح فرشتوں کے متعلق بھی بات

کرتے اور انہیں خدا کی جانب سے انسان اور انسان کی جانب سے خدا کے ایسی قرار دیتے ہیں۔ اس ناقابل الزام اور محترم فریضے کی وجہ سے ہی وہ مقدس ہیں۔ اس کے برعکس دیگر ناپاک اور غیر اہم ہیں۔ جیسا کہ زبور 49:78 میں دیکھا جاسکتا ہے: ”اور اس نے عذاب کے فرشتوں کی فوج بیچ کر اپنے قہر کی شدت غیض و غضب اور بلا کوان پر نازل کیا۔“

لیکن فیلو نے انہیں ”Logo“ (الفاظ یا عقول) بھی کہا۔ انہیں ”خدا کی اپنی قوتیں بھی کہا جاسکتا ہے جنہیں مخاطب کر کے اس نے کہا تھا کہ آؤ انسان بنا میں۔ خدا نے انہیں ہماری روح کا فانی حصہ دیا کہ جب وہ (خدا) ہمارے اندر استدلالی اصول متشکل کر لے تو وہ بھی اس کی نقلی کریں۔ ”فرشته آسمانی معبد میں بیٹھے ہوئے پچاری ہیں۔“ فیلو بھی ریبوں کی طرح میکائیل کو آسمانی لشکر کا سردار بتاتے ہوئے کہتا ہے:

”کائنات کے خالق باپ نے رئیس الملائکہ اور قدیم ترین لوگوں (لفظ) کو حدود سے باہر کھڑے رہنے کی مraudات دی۔ وہ مخلوق کو خالق سے الگ کرتا اور دونوں کے درمیان بطور مقاصد رابطہ کرواتا ہے۔ وہ مخلوق اور نہ ہی غیر مخلوق ہے۔“

سعدیہ، حلیوی، ابن داؤد، میمونا نیڈر ز:

قرون وسطی کے فلسفیوں نے فیلو کی نسبت کہیں زیادہ استدلالی انداز میں فرشتوں پر یقین کے حوالے سے بات کی۔ سعدیہ انسان کو تخلیق کا مقصد اور نتیجتاً دنیا کا مرکز سمجھتے ہوئے اسے فرشتوں سے کہیں اوپر نہ درجے پر فائز کرتا ہے۔ اس کی نظر میں وہ نورانی مخلوقات ہیں جنہیں خصوصی مقاصد کے تحت بنایا گیا۔ وہ حقیقت کی بجائے محض پیغامبر کے روایا ہیں۔ اس نے شیطان کو بھی ایک انسان کے طور پر لیا۔ یہوداہ حلیوی بھی فرشتوں میں اشیری (ethereal) مادہ دیکھتا ہے۔ ابن داؤد کی نظر میں فرشتے مخلوق ذہانتیں ہیں مگر ابدی اور روحانی؛ وہ روح کے محکمات ہیں؛ ان میں سے اعلیٰ ترین ذہانت دوسریں آسمان کی متعدد یا فعال عقول ہیں۔ وہ فرشتے جبرائیل اور روح القدس کے ساتھ رہتی ہیں، لیکن ایوب (32:8) میں ان کا ذکر آچکا ہے.....“ لیکن انسان میں روح ہے اور قادر مطلق کا دم خرد بخشتا ہے۔“ میمونا نیڈر ز نے اس طور کوراہ نہما بنایا جو ”عقل“ کو علت

اول اور موجود اشیا کے درمیان کی ہستیاں مانتا ہے۔ چنانچہ موس میمونا نیڈز نے بالکل فرشتوں کو ایسی ہستیاں تواریخ دیا جن کے ساتھ خدا کوئی بھی قدم اٹھانے سے قبل مشورہ کرتا ہے۔ تاہم، ارسطو کے برعکس اس نے زور دیا کہ فرشتے خدا نے تخلیق کیے اور انہیں آسمانوں پر حکومت کرنے کی طاقت دی، کہ وہ آزاد ارادے کی مالک باشور ہستیاں ہیں، لیکن انسان کے برعکس وہ ہمیشہ مستعد اور برائی سے پاک رہتے ہیں۔ اس نے صحائف میں "فرشتوں" سے عناصر اور جانور اور پتختگروں کے مثالی تصورات مراد لیے۔ "فطری قوتیں اور فرشتے ایک جیسے ہیں۔ ربی کہتے ہیں کہ جب انسان سوتا ہے تو اس کی روح فرشتے سے باتیں کرتی ہے اور فرشتے کروب سے۔ البتہ فرشتے کا دھارا ہوا بھیس دلی کی وہنی بصارت سے عمارت ہوتا ہے۔" یوں اس نے ابدی زندگی کے حامل فرشتوں اور قابل فنا مظاہر کے درمیان فرق کیا۔ "لیکن یہ آسمان اور فرشتے ہم انسانوں کی خاطر تخلیق نہیں کیے گئے۔" قبل از اس سعدیہ نے کہا تھا کہ "انسان دنیا وی مادے سے بھی ہر چیز سے افضل ہے۔ لیکن افلاؤں اور عقول کے مقابلے میں کمتر ہوتا جاتا ہے۔" ارسطو نے ان آسمانوں کی تعداد 50 بتائی۔ میمونا نیڈز اور بعد کے فلسفیوں نے انہیں 10 شمار کیا، اور دسوائیں آسمان عقل فعال سے منسوب کیا۔ اپنی لیے میمونا نیڈز قبالہ کی پیروی میں فرشتوں کے دس درجے بیان کرتا ہے۔

### قبالہ کا نکتہ نظر:

قبالہ میں دو دھارے ساتھ ساتھ چلتے ہیں۔ زمینی زندگی کے مقدروں پر برتر طاقت کو قادر ماننے پر مائل عملی قبالہ نے کمتر قوتیں کو کنٹرول کرنے کے قابل فرشتوں کے لیے نئے نئے نام ڈھونڈنا جاری رکھا۔ اس قسم کی کوششیں Sefer ha Razim میں کی گئیں جو سال کے مہینوں کے مطابق فرشتوں کی فہرست ہے۔ دوسری طرف نو فلاطونی نظریہ صد و اور بھروسی کائنات کے تصور نے لازماً انسان کو تخلیق کا مقصد بنادیا۔ چنانچہ، اس کا درجہ فرشتوں سے برتر ہے۔ فریجتے کمتر قلرو، ہیئت کی دنیا سے تعلق رکھتے ہیں نہ کہ برتر روحیں کی دنیا نے تخلیق سے۔ فرشتے تخلیقی، روحانی ہستیاں ہیں۔ لیکن انسان ان کا درخشاں ملبوس شناخت کر لیتا ہے۔

## عیسائیت کے فرشتے

عیسائی عبد نامہ جدید کے ساتھ ساتھ عبد نامہ قدیم یعنی بائبل کو بھی الہامی کتاب مانتے تھے، لہذا فرشتوں کے بارے میں ان کے تصورات یہودیوں کے تصورات سے زیادہ فرق نہیں۔ تاہم، تیسرا اور دوسری صدی قبل مسیح کے دوران عبرانی بائبل کا ایک یونانی ترجمہ ہو چکا تھا تاکہ فلسطین سے باہر کے یونانی گویہودی لوگوں کی ضروریات پوری کی جاسکیں۔ اس بائبل کو "Septuagint" یعنی ستر کا نام دیا گیا کیونکہ روایت کے مطابق اسے 70 مترجمین نے مل کر ترجمہ کیا تھا۔ "ستر" میں شامل کچھ کتب عبرانی شریعت کا حصہ نہیں۔

"ستر" میں "aggelos" کی اصطلاح سے الہی یا انسانی قاصد دونوں مراد ہیں۔ تاہم، لاطینی ترجمے میں الہی یا روحانی قاصد کو انسانی قاصد سے ممیز کرنے کے لیے *angelus* جبکہ انسانی قاصد کو *nuntius* یا *legatus* کہا گیا۔ کچھ جگہوں پر لاطینی متن گمراہ کرنے ہے، کیونکہ وہاں *nuntius* کا استعمال زیادہ ہونے کے باوجود *angelus* کا استعمال کیا گیا (مثلاً یسوعیاہ 12:18؛

(33:3)

یہاں ہمارا تعلق روحانی قاصد سے ہی ہے، اور ہم مندرجہ ذیل نکات پر بات کریں گے:

☆ باہل میں اصطلاح کا مفہوم

☆ فرشتوں کے عہد سے

☆ فرشتوں کو دیے گئے نام

☆ نیک اور بد روحوں میں فرق

☆ فرشتوں کی بہجن منڈلیوں کی تقسیم

☆ فرشتوں کی ظاہری صورت کا سوال، اور

☆ صفات میں فرشتوں کے تصور کی ترقی۔

ساری باہل میں فرشتوں کو خدا اور انسان کے درمیان رابطہ کروانے والی روحانی ہستیوں کے طور پر پیش کیا گیا: ”تو نے اسے (انسان کو) فرشتوں سے کچھ ہی کمتر بنایا“، (زبور 6:8)۔ انسان کے ساتھ مساوی حیثیت میں وہ مخلوق ہستیاں ہیں: ”اے اس کے فرشتو! اس کی حمد کرو۔ اے اس کے لکنو! سب اس کی حمد کرو۔۔۔ کیونکہ اس نے حکم دیا اور یہ پیدا ہو گئے۔ اس نے ان کو ابد الآباد کے لیے قائم کیا ہے۔“ (زبور، 2,5:148؛ کلیسوں، 16,17:1) چوتھی لیٹرنس کو نسل (1215ء) میں فرشتوں کو مخلوق قرار دیا گیا۔ Albigenesi، 12 ویں اور 13 ویں صدی میں فرانسیسی ملکہ دین کا ایک گروپ کے خلاف جاری کردہ فرمان میں کہا گیا ہے فرشتے نہ صرف مخلوق ہیں، بلکہ انہیں انسان سے پہلے تخلیق کیا گیا تھا۔ ویکٹن کو نسل نے اس فرمان کو دہرا�ا۔ یہاں اس کا ذکر اس لیے کیا گیا کیونکہ یہودی باہل میں کتاب Ecclesiasticus (1:18) میں ایک جملے (”ابد تک زندہ رہنے والے نے تمام چیزوں کو ایک ساتھ بنایا“) سے یہ ثابت کیا گیا کہ تمام تخلیق یک وقت ہوئی، لیکن عمومی طور پر مانا جاتا ہے کہ ”ایک ساتھ“ (Simul) سے ”مساوی طور پر“ مراد ہے، یعنی ایک جیسا۔ وہ روئیں ہیں۔ عبرانیوں کے نام پولس رسول کے خط میں کہا گیا: ”کیا وہ سب خدمت گزار روئیں نہیں جو نجات کی میراث پانے والوں کی خاطر خدمت کو بھیجی جاتی ہیں؟“ (عبرانیوں 1:14)

خدا کے خدمت گار:

بائبل میں اکثر قاصدوں کی ہی تصور پیش کی گئی ہے، لیکن سینٹ آگسٹائن اور بعد ازاں سینٹ گریگوری کے خیال میں "فرشتہ ایک عہدے کا نام ہے۔ انہوں نے فرشتے کی اصلیت اور نہ ہی بنیادی وظیفہ پر بات کی۔ یعنی وہ آسمانی دربار میں خدا کے تخت کے خدمت گار ہیں جس کی مفصل تصوری کشی کتاب دانی ایل میں ملتی ہے۔ (7:9-10)

میرے دیکھتے ہوئے تخت لگائے گئے اور قدیم الایام بیٹھ گیا۔ اس کا لباس برف سا سفید تھا اور اس کے سر کے بال خالص اون کی مانند تھے۔ اس کا تخت آگ کے شعلہ کی مانند تھا اور اس کے پیسے جلتی آگ کی مانند تھے۔ اس کے حضور سے ایک آتشی دریا جاری تھا۔ ہزاروں ہزار اس کی خدمت میں حاضر تھے اور لاکھوں اس کے حضور کھڑے تھے۔ عدالت ہو رہی تھی اور کتابیں کھلی تھیں۔ (نیز دیکھیں زبور 7:96؛ زبور 20:102؛ سعیاہ 6، وغیرہ)

فرشتوں کے لشکر کا یہ وظیفہ لفظ "مد" سے عیاں ہے (ایوب، 1:6) اور "میرے آسمانی باپ" (متی، 10:18) کو ان کا متواتر مشغله سمجھا جاتا ہے۔ ایک سے زائد موقعوں پر ہمیں بتایا گیا کہ سات فرشتوں کا خصوصی وظیفہ "خدا کے حضور کھڑے رہنا" ہے (مکافہ، 5:2-8)۔

نوع انسانی کی جانب خداوند کے قاصد:

لیکن پر دے کے آگے زندگی کی یہ جھلکیاں محض شاذ و نادر ہیں۔ بائبل کے فرشتے عموماً خدا کے قاصدوں کے کردار میں نوع انسانی پر ظاہر ہوتے ہیں۔ وہ اس کے آلات ہیں جن کے ذریعہ وہ انسانوں کو اپنی مٹھا بتاتا ہے؛ اور یعقوب کے رویا میں انہیں زمین سے آسمان تک گلی سیر ہی پر اترتے اور چڑھتے پیش کیا گیا جبکہ ابدی باپ اور پے دیکھا رہتا ہے۔ بیابان میں ایک فرشتہ ہی ہاجرہ کے پاس آیا (پیدائش، 16)۔ فرشتوں نے سدوم پر قر عذالا؛ ایک فرشتے نے Gideon کو بتایا کہ وہ اس کے لوگوں کو بچانے آیا ہے؛ ایک فرشتے نے شمعون کی پیدائش کی نوید سنائی (قصاء،

13) اور فرشتہ جبرائیل دانی ایل کی رہنمائی کرتا ہے (دانی ایل، 16:8) حالانکہ اسے ان دونوں اقتباسات میں فرشتے کے بجائے "جبرائیل کا آدمی" (9:21) کہا گیا ہے۔ اسی روح نے سینت جان باپٹسٹ کی پیدائش کا اعلان کیا۔ فرشتوں کی روحانی فطرت رکریاہ کے مکاشفات کے بیان میں واضح نظر آتی ہے۔ پیغمبر نے فرشتے کو "خود میں بولتے ہوئے" بتایا۔ وہ ایک داخلی آواز کے بارے میں اشارہ دیتا معلوم ہوتا جو خدا کی نہیں بلکہ اس کے قاصد کی تھی۔

فرشتوں کی اس قسم کی شیوهیں صرف ان کے پیغامات پہنچانے جانے تک قائم رہتی ہیں، لیکن اکثر ان کا مشن طوالت اختیار کر جاتا ہے۔ اور انہیں عموماً مخصوص بحران کے موقعہ پر اقوام کے محافظہ بننا کر پیش کیا گیا، مثلاً خروج کے دوران (19:14)۔ اسی طرح فادرز کا عمومی نکتہ نظر ہے کہ "فارس کی مملکت کے موکل" (دانی ایل، 10:13) سے ہمیں وہ فرشتہ مراد لینا چاہیے جسے اس مملکت کی روحانی دیکھ بھال کا کام سونپا گیا تھا۔

اور شاید ہم Troas کے مقام پر سینت پال پر ظاہر ہونے والے فرشتے "مقدونیا" کے آدمی میں اس ملک کا محافظ فرشتہ دیکھ سکتے ہیں (اعمال، 16:9)۔ کتاب اخبار میں ایک جگہ پر ہمارے لیے تھوڑی سی معلومات محفوظ ہے: "جب حق تعالیٰ نے قوموں کو میراث بانی اور بنی آدم کو جدا جدا کیا تو اس نے قوموں کی سرحدیں خدا کے فرشتوں کے شمار کے مطابق تھہرائیں۔" نہ صرف عبرانی الہیات، بلکہ دیگر اقوام کے مذہبی نظریات میں بھی فرشتوں کی واسطیت کا اندازہ "خدا کے فرشتے جیسا" قسم کے جملوں سے ہوتا ہے۔ 2 سیموئیل میں داؤ دنے تین مرتبہ یہ جملہ استعمال کیا۔ اعمال (15:6) میں عدالت کے سامنے کھڑے شیفون (ستفنس) کے چہرے کی جانب جب لوگوں نے نظر کی تو وہ "فرشتے کا ساتھا۔"

### ذاتی محافظ:

ساری بائبل میں ہم بار بار اس امر کی جانب اشارہ پاتے ہیں کہ ہر ایک انفرادی روح کا اپنا ذاتی محافظ ہے۔ چنانچہ ابرہام نے اپنے نوکر کو احراق کے لیے ایک بیوی تلاش کرنے کی خاطر روانہ کرتے وقت کہا، "خداوند تیرے آگے آگے اپنا فرشتہ بھیجے گا۔" (پیدائش، 24:7)۔ شیطان

نے متی (4:6) میں 90 ویں زبور کا حوالہ دیتے ہوئے کہا: ”وہ تیری بابت اپنے فرشتوں کو حکم دے گا اور وہ بھجے ہاتھوں پر اٹھا کیس گے۔“ اور جودت نے اپنا کارنامہ بیان کرتے ہوئے کہا: ”خدا کا فرشتہ میرا نگہبان ہے۔“ ان جیسے دیگر اقتباسات اگرچہ بذات خود اس عقیدے کا اظہار نہیں کرتے کہ ہر ایک فرد کا اپنا اپنا محافظہ فرشتہ مقرر ہے، لیکن ان سے منجیٰ سچ کے الفاظ کی توثیق ہو جاتی ہے: ”خبردار ان چھوٹوں میں سے کسی کو ناچیز نہ جانتا کیونکہ میں تم سے کہتا ہوں کہ آسمان پر ان کے فرشتے میرے آسمانی باپ کا منہ ہر وقت سکتے ہیں۔“ (متی، 10:18) یہ نت آگٹائی نے کہا تھا: ”جو کچھ عہد نامہ عقیق میں سربست رہا، وہ عہد نامہ جدید میں آشکار ہو گیا۔“ Tobias کی کتاب کا مقصد اسی سچائی کی تعلیم دینا تھا۔ اور یہ نت جیروم نے مذکورہ بالا اقتباس کی تفسیر میں لکھا: ”ہماری روح اس قدر عظیم ہے کہ پیدائش کے ساتھ ہی ہر روح کا ایک محافظہ فرشتہ مقرر ہو جاتا ہے۔“

فرشتوں کے مقرر کردہ محافظہ ہونے پر عمومی اعتقاد کو عقیدے کا ایک نکتہ خیال کیا جاتا ہے۔ لیکن یہ یقین ایمان کا معاملہ نہیں کہ انسانی نسل کا ہر فرد اپنا انفرادی محافظہ فرشتہ رکھتا ہے۔ تاہم، یہ یقین ڈاکٹر ز آف دی چرچ سے اس قدر حمایت یافتہ ہے کہ اس سے انکار کرنا بے ادبی ہو گی۔ پیش لومبارڈیہ سوچنے پر مائل تھا کہ ہر فرشتے کو متعدد انسانوں کی ذمہ داری سونپی گئی تھی۔ باہل فرشتوں کو نہ صرف ہمارے محافظوں بلکہ مددگاروں کے طور پر بھی پیش کرتی ہے۔ فرشتے رائل نے کہا: ”میں تیرے خداوند کی نماز پڑھتا ہوں۔“ (Tobias، 12:12) چنانچہ فرشتوں پر کیتھولک یقین کی جزیں صحیفے میں موجود ہیں۔ شاید ابتدائی ترین وضاحتی بیان یہ نت ایکروز کے یہ الفاظ ہیں: ”ہمیں فرشتوں سے دعا مانگنی چاہیے جو ہمیں بطور محافظہ تقویض کیے گئے ہیں۔“ یہ نت پال نے فرشتوں کی پرستش سے منع کیا: ”کوئی شخص خاکساری اور فرشتوں کی عبادت پسند کر کے تمہیں دوڑ کے انعام سے محروم نہ رکھے۔“ (کلسیں، 18:2)

دنیا پر حاکم الہی نما نہیں ہے:

مندرجہ بالا اقتباسات ہمیں قادرز کے اس عملاً متفقہ نکتہ نظر کو سمجھنے کے قابل بناتے ہیں کہ فرشتوں نے ہی طبعی دنیا کے حوالے سے خدا کی شریعت کو نافذ کیا۔ جنات اور روحوں پر سامی یقین

معروف و مقبول ہے، اور اس کے اشارے بائبل میں ملتے ہیں۔ چنانچہ داؤد کے گناہ کی وجہ سے اسرائیل کو تباہ کرنے والی وبا کو ایک فرشتے سے ہی منسوب کیا گیا (جسے داؤد نے حقیقتاً دیکھا بھی تھا (2-یسوعیل، 17:15-24)۔ حتیٰ کہ درختوں کی شاخوں میں سرسراتی ہوا کو بھی ایک فرشتہ قرار دیا گیا (تواریخ، 14:14)۔ یوحنہ کی انجیل میں بیت حدا کے تالاب کا ذکر ہے جس کے ارد گرد بنے برآمدوں میں ”یہا را اور انہی اور پڑ مردہ لوگ پانی ملنے کے انتظار میں کھڑے تھے، کیونکہ وقت پر خداوند کا فرشتہ حوض پر اتر کر پانی پاایا کرتا تھا۔“ (4:5) اس اقتباس میں پانی کے بلنے کو فرشتے سے منسوب کیا گیا۔ سامیوں نے واضح طور پر محسوس کیا کہ کائنات کا سارا نظام اور اس نظم میں پڑنے والا خلل بھی خدا کی وجہ سے تھا، لیکن یہ تمام افعال اس کے کارندے انجام دیتے تھے۔ سینٹ ناوس آکوپس نے موسیٰ میمونا نیڈر کے اس اعتقاد کا حوالہ دیا کہ بائبل میں جا بجا فطری قوتوں کو فرشتے کہا گیا ہے کیونکہ وہ خدا کی ہمہ گیریت کو منکشف کرتے ہیں۔

### نظام راتب:

اگرچہ عہد نامہ عتیق کی ابتدائی کتب میں ظاہر ہونے والے فرشتے عجیب انداز میں غیر شخصی ہیں اور ان کے سپرد کیے گئے پیغام یا کام نے زیادہ اہمیت اختیار کر لی، لیکن آسمانی لشکر میں مخصوص درجات کی موجودگی کے حوالے سے اشاروں کی کمی نہیں۔

آدم کو نکالے جلنے کے بعد کرویم کو بہشت کی نگرانی سونپی گئی جو بلاشبہ خدا کے قادر ہیں، البتہ ان کی فطرت کے بارے میں کچھ بھی نہیں بتایا گیا۔ بائبل میں صرف ایک اور موقعہ پر کرویم نظر آتے ہیں..... حزقی ایل کے روایا



قدیم شہنشہوں کے معبد کے دیوتا میوسما پردار تھے۔  
یہ شہنشہ کے سروالا اشوری دیوتا تھے۔

میں..... جہاں ان کی کافی تفصیل ملتی ہے۔ دو فرشتے ہیکل کے محافظ تھے، لیکن ہمیں خود ہی یہ تصور کرنا پڑتا ہے کہ وہ کیسے تھے۔ یہ رائے قرین قیاس ہے کہ وہ اصل میں اشوری محلات کے محافظ پردار نبیل اور شیرہی ہیں، اور نبیلے پر دارانسان، شاہین کے سروالے، جنہیں ان کی کچھ عمارت کی دیواروں پر دکھایا گیا۔ سیرا فیم صرف یسوعیہ کے روایات میں آیا (6:6)۔

خدا کے حضور کھڑے سات فرشتوں کا ذکر پیچھے آچکا ہے، اور وہ غالباً دربار یوں کا ایک اندروںی حلقہ تشکیل دیے ہوئے ہیں۔ رئیس الملائکہ کی اصطلاح صرف St. Jude (Thess 4:15) میں آتی ہے، لیکن سینٹ پال نے ہمیں آسمانی خادموں کے ناموں کی دو دیگر فہرستیں بھی مہیا کی ہیں۔ وہ ہمیں بتاتا ہے کہ مسیح کو ہر طرح کی حکومت اور اختیار اور قدرت اور ریاست اور ہر ایک نام سے بہت بلند کر دیا گیا، (افسیوں 1:21)؛ اور کلیسیوں کے نام مرسلے میں وہ لکھتا ہے: ”کیونکہ اسی میں سب چیزیں پیدا کی گئیں۔ آسمان کی ہوں یا زمین کی، دیکھی ہوں یا ان دیکھی، تخت ہوں یا ریاستیں یا حکومتیں یا اختیارات۔ سب چیزیں اسی کے وسیلے سے اور اسی کے واسطے پیدا ہوئی ہیں۔“ (کلیسیوں 1:16) یاد رہے کہ (15:2 میں) اس نے تاریکی کی قوتوں کے دو نام استعمال کرتے ہوئے کہا کہ ”مسیح نے حکومت اور اختیاروں کو اپنے اوپر سے اتار کر ان کا بر ملا تماشہ بنایا اور صلیب کے سبب سے ان پر فتح یا بیکاری کا شادیاں بجا یا۔“ اور ہم یہ امر محسوس کیے بغیر نہیں رہ سکتے کہ صرف دو آیات کے بعد وہ ”فرشتوں کی عبادت“ کے خلاف خبردار بھی کر رہا ہے۔ لگتا ہے کہ اس نے ایک مخصوص جائز ملائکہ پرستی کی منظوری دی اور ساتھ ہی ساتھ اس موضوع پر توهات سے بچنے کو کہا۔ کتاب Enoch میں اس قسم کی بے راہ رو یوں کا اشارہ ملتا ہے جہاں فرشتے کافی غیر معمولی کردار ادا کرتے ہیں۔ اسی طرح جوزیفس ہمیں بتاتا ہے کہ ایسیوں کو فرشتوں کے نام محفوظ رکھنے کا حلف لیا پڑتا تھا۔

ہم پیچھے دیکھے چکے ہیں کہ کس طرح (دانی ایل 10:12-21) مختلف فرشتوں کو مختلف علاقوں بطور اقلیم دیے گئے اور کتاب مکافہ میں بیان کردہ (Apocalyptic) ”سات کلیساوں کے فرشتوں“ پر بھی یہی وصف دوبارہ ظاہر ہوتا ہے، البتہ یہ فیصلہ کرنا مشکل ہے کہ اصطلاح سے اصل مراد کیا ہے۔ کلیساوں کے سات فرشتے عموماً کلیساوںی حلقوں کے بیشس کو قرار دیا جاتا ہے۔

سینٹ گریگوری نے قسطنطینیہ میں بخش سے خطاب کرتے ہوئے دو مرتبہ فرشتے کی اصطلاح استعمال کی۔

سینٹ ڈنیس سے منسوب کردہ "De Coelesti Hierarchia" (جس نے ملکیتیں پر بہت گہرا اثر ڈالا) میں فرشتوں کے سلسلہ ہائے مراتب پر کافی تفصیل سے بات کی گئی ہے۔ عام طور پر مانا جاتا ہے کہ یہ کتاب سینٹ ڈنیس سے کچھ صدیاں پہلے لکھی گئی ہو گی۔ تاہم، اس میں موجود فرشتوں کی سرو دمنڈیوں (Choirs) کے حوالے سے عقیدہ کلیسا نے غیر معمولی اتفاق رائے کے ساتھ قبول کر لیا۔ سینٹ گریگوری اعظم کے مندرجہ ذیل اقتباسات کلیسا کی علماء کا تکمیل نظر واضح کر دیں گے۔

صحیفے کی سند کے مطابق فرشتوں کے نو سلسلے ہیں۔ فرشتے، رئیس الملائکہ، Throne، Virtues، Powers، Principalities، Dominations ملائکہ اور رئیس الملائکہ کی شہادت دیتا ہے اور پیغمبروں کی کتب میں کرویتیم اور سیرافیم کا ذکر ہے۔ سینٹ پال نے بھی افسیوں کے نام مراٹلے میں چار سلسلوں کا ذکر کیا: Principalities، Virtues، Powers اور Domains اور کلیسیوں کے نام مراٹلے میں Thrones، Powers اور Principalities، Dominations کو سمجھا کر دیں تو ہمارے پاس کل پانچ سلسلے ہو جائیں گے۔ ملائکہ، رئیس الملائکہ، کرویتیم اور سیرافیم کے چار سلسلے جمع کر لیے جائیں تو کل تعداد 9 ہو جائے گی۔

سینٹ تھامس نے "Summa Theologica" میں سینٹ ڈنیس کی پیروی کرتے ہوئے فرشتوں کو تین سلسلہ ہائے مراتب میں تقسیم کیا: ہر ایک سلسلے میں تین تین فرشتے۔ ہستی مطلق کے ساتھ قربت اس تقسیم کی بنیاد ہے۔ وہ پہلے درجے میں سیرافیم، کرویتیم اور Thrones کو رکھتا ہے؛ دوسرا درجہ Virtues، Powers اور Domains پر مشتمل ہے۔ تیسرا درجہ میں ملائکہ، رئیس الملائکہ اور ملائکہ شامل ہیں۔ صحائف میں صرف تین فرشتوں کے نام آئے ہیں: رافیل، میکائیل اور جبرائیل۔ یہ تینوں نام متعلقہ اوصاف پر دلالت کرتے ہیں۔ یہودیوں کی مکاشفاتی (Apocryphal) کتب (چیزے حنوك) میں اریمان اور ریمیل کے نام بھی ہیں۔

## فرشتوں کی تعداد:

عموماً فرشتوں کی تعداد بے شمار بتائی گئی (دانی ایل، 10:7؛ متی، 26:53)۔ لفظ لشکر (Sabaoth) کو آسمانی فوج کے لیے متراوہ معنوں میں استعمال کیا جاتا اس تاثر کو ناقابل تردید بنادیتا ہے کہ ”رب الافواج“ کی اصطلاح فرشتوں کے لشکر پر خداوند کی مطلق سالاری کی جانب اشارہ کرتی ہے۔ فادرز نے ایک سو بھیڑوں کی تمثیل (لوقا، 3:15) میں انسانوں اور فرشتوں کی نسبتی تعداد کا حوالہ دیکھا؛ تاہم، یہ کافی تجھلائی توضیح ہے۔ تکلمیں بھی یہیہ نہیں کی پیروی میں فرشتوں کو لا تعداد مانتے ہیں۔

## برے فرشتے:

بانگل میں اچھے اور برے فرشتوں کا فرق مستقل نظر آتا ہے، لیکن یہ کہتا ہے کہ دونوں سرچشموں کے درمیان کوئی شناختی یا اضادہ موجود نہیں۔ یہ فرق شاید زمین پر خدا کی بادشاہت اور بروں کی بادشاہت کے درمیان اضادہ پیش کرتا ہے۔ لیکن موخرالذکر کو ہمیشہ کتر فرض کیا گیا۔ چنانچہ اس کتر، مگر مخلوق روح کی ہستی کی وضاحت کرنا پڑے گی۔

اس حوالے سے عبرانی شعور کی درجہ بدرجہ ترقی القائی تحریروں میں صاف (یکھی جا سکتی ہے۔) ہمارے ”اویں والدین“ (پیدائش، 3) کے بہشت بدر ہونے کے بیان میں اسکی اصطلاحات موجود ہیں کہ اس میں سے ایک شر کی موجودگی مراد لینے کے سوا کوئی اور تعبیر نہیں کی جاسکتی۔۔۔۔۔ ایک ایسا شر جو انسانی نسل سے حد کرتا تھا۔ کتاب پیدائش (12:6) میں لکھا ہے کہ ”خدا کے بیٹوں کے آدمی کی بیٹیوں کو دیکھا کر وہ بہت خوبصورت ہیں۔“ آدمی کی بیٹیوں سے شادی ہی فرشتوں کے تزل کی وضاحت کرتی ہے۔

ایوب کی کتاب (1:2) میں پیش کردہ تصویر کافی تجھلائی ہے؛ لیکن شیطان (جومزدہ فرشتے کی شاید اویں شخصی صورت تھا) کو ایک در انداز کے طور پر پیش کیا گیا جو ایوب سے جلتا ہے۔ وہ واضح طور پر معبد سے کتر ہستی ہے اور خداوند کی اجازت کے بغیر ایوب کو چھوٹیں سکتا۔ آلتا ہے کہ ایوب (4:18) میں ہمیں زوال کی قطعی وجہ ملتی ہے: ”اور وہ اپنے فرشتوں پر حماقت کو عائد کرتا ہے۔“

عہد نامہ جدید میں ہمیں دور و حانی بادشاہتوں کا تصور واضح ملتا ہے۔ شیطان ایک راندہ درگاہ فرشتہ ہے جو آسمانی لشکر کے اور بھی بہت سے فرشتوں کی تسلی کی وجہ بن گیا۔ خداوند نے اسے ”دنیا کا سردار“ (یوحننا، 30:14) کہا؛ وہ انسان کو تحریص دلاتا اور ملعونوں میں شامل کرتا ہے (متی، 25:41؛ پطرس، 4:2؛ افسیوں، 6:21)۔ عیسائیت میں شیطان کو ایک عفریت کے روپ میں پیش کرنے کی بنیاد *Apocalypse* (جعلی اناجیل) پر ہے جہاں اسے ”اتھاہ کھائی کا فرشتہ“، ”عفریت“، ”قدیم سانپ“، ”غیرہ کہا گیا جو رئیس الملائکہ جبرائیل کا دشمن تھا۔ ان مناظر اور قدیم داستانوں میں مرد و ک اور تیامت کے مابین اڑائی میں مماثلت تھیات واضح ہے۔

### میں ”فرشتہ“ کی اصطلاح:

ہم نے گزشتہ صفحات میں دو سے زائد مقامات پر ”سات“ (Septuagint) کا ذکر کیا ہے، اور اس کے ان اقتباسات کی نشاندہی کر دینا بھی بے جا نہ ہو گا جہاں یہ فرشتوں کے حوالے سے ہماری معلومات کا واحد مأخذ ہے۔ مشہور ترین اقتباس یسوعیا 6:11 ہے جہاں Septuagint ”عظیم مجلس شوریٰ کے فرشتے“ Messias کا نام بتاتی ہے۔ Septuagint میں فرشتوں سے عموماً ”خدا کے بیٹے“ مرادی گئی۔

یہ کہنا زائد ضرورت ہو گا کہ خدا کے الہام کی تجھیں کھلتے جانے کے ساتھ ساتھ دینیاتی لشکر میں بھی ارتقا کا ایک عمل جاری رہا، لیکن شریعت دہندہ کی ذات کے حوالے سے پیش کردہ مختلف نظریات میں یہ چیز بالخصوص عیا ہے۔ کتاب خروج (3:2) میں خدا ہے مطلق ایک جہاڑی میں سے نکل کر موی پر ظاہر ہوتا ہے؛ لیکن ”سات“ کے ورثن میں اس کی جگہ ”خداوند کا فرشتہ“ نے لے لی۔ عہد نامہ جدید لکھنے جانے کے زمانے میں Septuagint والا نکتہ نظر ہی غالب تھا۔ اب خود خداوند کی بجائے خداوند کا فرشتہ ظاہر ہی نہیں ہوتا بلکہ وہ شریعت دہندہ بھی بن گیا (گلتوں، 3:19؛ عبرانیوں، 2:2؛ اعمال، 7:30)۔

لیکن عظیم لاطینیوں ..... سینٹ جیروم، سینٹ آگسٹن اور سینٹ گریگوری ..... نے بالکل برعکس نکتہ نظر اپنایا، اور مشکلہ میں نے ان کی پیروی کی۔ سینٹ آگسٹن جلتی ہوئی جہاڑی (خرود،

## فرشنوں کی تاریخ

## اسلام کے ملائکہ

اسلام میں فرشتے ارکان ایمان میں شامل ہیں، لیکن ان پر ایمان لائے بغیر مسلمان ہونا ممکن نہیں۔ یہودیت اور عیسائیت کے مقابلے میں اسلام میں فرشتوں کی اہمیت کہیں زیادہ بڑھ گئی، لیکن ساتھ ہی ساتھ روح کی طرح فرشتوں کے مأخذ پر بھی زیادہ تفصیلات قرآن میں موجود نہیں۔ یہرث اور احادیث کی کتب میں بعد ازاں یہودی اثاث اور عقلی ترقی کے نتیجے میں اضافی تصورات شامل ہوتے گئے۔ یہاں ہم قرآن، حدیث اور عام روایات میں فرشتوں کا تصور واضح کرنے کی کوشش کریں گے۔

### قرآن اور فرشتے

فرشتے جزو ایمان ہیں:

”لیکن نیکی تو یہ ہے کہ آدمی اللہ پر یقین رکھے اور روز قیامت پر اور فرشتوں پر اور کتاب اور نبیوں پر بھی یقین رکھے۔“ (البقرة، ۱۷۷)۔

”اور جس کسی نے اللہ اور اس کے فرشتوں اور اس کی کتابوں اور اس کے پیغمبروں اور قیامت

کے دن سے انکار کیا تو بے شک وہ بڑی دور کی گمراہی میں پڑ گیا۔" (البقرة، 285)

قرآن میں فرشتوں سے متعلقہ آیات کی روشنی میں انہیں چار یا پانچ حصوں میں بانٹا جا سکتا ہے۔ فرشتوں کی تخلیق، آسمان پر مسکن، مذکور جنس، اللہ کی فرمانبرداری اور گناہوں سے پاک ہونا۔ قرآن شریف میں مذکور ہے۔

### فرشتوں کی تخلیق:

سورہ فاطر میں تخلیق کے حوالے سے ایک آیت بہت سمجھ دلچسپی کرتی ہے۔ "تمام حمد اللہ کو لائق ہے جو آسمانوں اور زمین کو پیدا کرنے والا ہے، جو فرشتوں کو پیغام رسالے بنانے والا ہے، جن کے دو دو، تین تین، چار چار پر دار بازوں ہیں۔ اللہ جو چاہے پیدائش میں زیادہ کرتا رہتا ہے۔" (فاطر، ۱) اسلام میں بھی فرشتے پر دار اور کئی بازوں والے ہیں۔ یقیناً یہ اوصاف ان کے زمین اور آسمان کے درمیان آنے اور بہت سے کام بیک وقت انجام دینے کے قابل ہونے کے لیے لازمی تھے۔

### عرش اور فرشتے:

یہودیت، عیسائیت اور اسلام تینوں بڑے مذاہب میں خدا کے عرش کا ذکر ملتا ہے۔ عرش اصل میں کسی شاہی دربار جیسا ہے جہاں خدا تخت نشین ہوتا ہے اور فرشتے اس کے خدمتگار اور درباری ہونے کے علاوہ تخت کے محافظ بھی ہیں۔ فرشتوں کا مسکن آسمان میں ہے۔ "فرشته عالم بالا میں رہتے ہیں۔ اور وہ (شیاطین) عالم بالا کی طرف کان بھی نہیں لگا سکتے" (الصف، ۸) "تو کہہ دے اگر زمین پر فرشتے رہتے ہوتے، اس میں چلتے بنتے تو البتہ ہم آسمان سے ایک فرشتے کو رسول بنا کر ان کی طرف نازل کر دیتے۔" (بیت اسرائیل، ۹۵) "اور بہت سے فرشتے آسمان میں موجود ہیں۔ ان کی سفارش ذرا بھی کام نہیں آسکتی۔" (انجم، ۲۶)۔

### اللہ کی خدمت:

وہ اللہ کے حضور ہر وقت خدمت کے لیے حاضر رہتے ہیں: "اور ہم میں سے ہر ایک کام میں

درج ہے اور ہم صفات باندھے کھڑے رہتے ہیں اور اللہ کی پاکی بیان کرنے میں لگے رہتے ہیں۔“ (ص، 6-164) ایک اور جگہ پر یوں ذکر آیا: ”اوہ تو فرشتوں کو عرش کے گرد حلقہ باندھے دیکھے گا جو اپنے رب کی تسبیح میں مشغول ہوں گے۔“ (الزمر، 75) یا پھر ”فرشته عرش الہی کو اٹھائے ہوئے ہیں اور جو اس کے گرد ہیں وہ اپنے رب کی تسبیح و تمجید کرتے رہتے ہیں۔ اور اس پر ایمان رکھتے ہیں اور ایمان والوں کے لیے استغفار کرتے ہیں۔“ (المؤمن، 7)۔ فرشته خدا کے عرش کو اٹھائے ہوئے ہیں اور اس کے ارڈر گرد منڈلاتے رہتے ہیں۔

### فرشتوں کی جنس:

ان خدمتگار اور قاصد فرشتوں کو سختی سے مذکور بتایا گیا اور واضح الفاظ میں انہیں مؤنث قرار دینے سے منع کیا گیا۔ حتیٰ کہ فرشتوں کو عورت کے نام سے پکارنا بھی ایمان کے منافی ہے: ”بے شک جو آخرت پر ایمان نہیں رکھتے، وہ فرشتوں کو عورت کے نام سے نامزد کرتے ہیں۔“ (فاطر، 1) بائل میں فرشتوں کے لیے ”خدا کے بیٹوں“ کی اصطلاح غالباً صرف ایک جگہ یعنی کتاب پیدائش میں استعمال ہوئی ہے۔ قرآن مجید نے بھی انہیں خدا کے بیٹوں جیسا قرار دیا: ”تو کیا تمہارے رب نے تم کو بیٹوں سے خاص کیا اور خود فرشتوں کو بیٹیاں بنایا۔“ (بی اسرائیل، 40)۔ فرشتوں کے مذکور یا نزد ہونے کی توثیق ایک اور جگہ پر یوں کی گئی: ”کیا ہم نے فرشتوں کو عورت بنایا ہے اور کیا وہ اس وقت دیکھ رہے تھے؟“ (الصفت، 15)

### تسبیح و تمجید:

اللہ کے دربار میں موجود اور تخت کے گرد منڈلاتے ہوئے فرشتوں کا کام واضح طور پر عبادت، تسبیح و تمجید کرنا ہے۔ ”اوہ تو فرشتوں کو عرش کے گرد حلقہ باندھے دیکھے گا جو اپنے رب کی تسبیح میں مشغول ہوں گے۔“ (الزمر، 75) اسی طرح سورہ المؤمن (آیت 7)، سورۃ البقرۃ (آیت 30)، سورۃ الرعد (آیت 13) اور سورۃ الاعیا (آیت 20) میں بھی فرشتوں کی تسبیح و تمجید کا ذکر کر آیا ہے۔ لیکن وہ بندوں پر بھی درود بھیجتے ہیں: ”وہ (اللہ) خود بھی اور فرشتے بھی تجھ پر رحمت بھیجتے ہیں۔“

رہتے ہیں تاکہ اللہ تم کو تاریکیوں سے نور کی طرف لے آئے۔" (سورۃ الزخرف، 43) ان کا نبی کریم پر سلام بھیجا، مومنین کے لیے استغفار کرنا، اور کافروں پر لعنت بھیجا بھی قرآن سے ثابت ہے۔

### انسانوں اور فرشتوں کا تعلق:

انسانوں اور فرشتوں کے تعلق کے حوالے سے بھی قرآن مجید نے کافی وضاحت سے بات کی۔ مثلاً دو فرشتے ہمارے اعمال لکھتے ہیں: "جب دو لینے والے دائیں پیشے لیتے رہتے ہیں، وہ کوئی لفظ منہ سے نکالنے نہیں پاتا کہ اس کے پاس ایک نگہبان نہ ہو۔ اور موت کی سختی آپنی جس کا آثار جس ہے۔ یہ وہ ہے جس سے تو بد کتا تھا۔ اور صور پھونکا جائے گا اور یہی وعید کا دن ہو گا۔ اور ہر شخص (اس طرح) آئے گا کہ اس کے ساتھ ایک فرشتہ اسے لانے والا اور ایک گواہ ہو گا۔ تو اس دن سے بالکل بے خبر تھا سو ہم نے تجھ پر سے (غفلت کا) پر وہ ہٹا دیا۔ سو آج تیری نگاہ بڑی تیز ہے۔" (سورۃ ق، آیت 22) انسان کی حفاظت پر کرما کا تین فرشتے مقرر ہیں: "اور اللہ تم پر نگہداشت رکھنے والے فرشتے بھیجا ہے۔" (الانعام، 61) ایک اور مقام پر: "اور بے شک تم پر نگہبان ہیں۔ اور وہ کرما کا تین ہیں۔ جو کچھ حکم کرتے ہو وہ سب جانتے ہیں۔" (الانفطار، 12) جسی کہ اللہ فرشتوں کو رسول بنا کر بھی بھیجا ہے۔ "التدرسات کے لیے فرشتوں میں سے اور آدمیوں میں سے جس کو چاہتا ہے جن لیتا ہے۔" (انج، 75) اور "تمام حمد اللہ کے لائق ہے جو آسمانوں اور زمینوں کا پیدا کرنے والا اور فرشتوں کو پیغام رسال بنانے والا ہے، جن کے دو دو، تین تین، چار چار پر دار یا زو ہیں۔" (فاطر، 1) اول الذکر آیت کے اصل متن "رسل و مکن الناس" پر غور کیا جائے تو وہاں بھی "رسالت" یعنی رسل کا لفظ پیغام رسالی کے معنوں میں استعمال ہوا ہے۔ مؤخر الذکر آیت کریمہ اس امر کو واضح کرتی ہے۔

### زمین پر نزول:

فرشتوں کا زمین پر نزول اللہ کے حکم پر ہی ہوتا ہے: "اور ہم تیرے رب کے حکم کے بغیر نہیں اترتے اور اسی کی ملک میں ہمارے آگے کی سب چیزوں اور ہمارے چیچپے کی بھی اور جو چیزوں

آسمان میں ہیں، وہ بھی اور تیرارب بھولنے والا نہیں۔" (مریم، 64) اللہ فرشتوں کو اپنا حکم دے کر اپنے بندوں میں سے جس پر چاہے اتا رتا ہے کہ خبردار کر دو کہ میرے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں، سو مجھ سے ڈریں۔ یعنی فرشتوں کے اوصاف اللہ کی تسبیح و تمجید کرتا اور بنیادی و ظانف اللہ کے پیغام انسانوں اور انبیاء تک پہنچانا ہیں۔ قرآن کی متعدد آیات میں سابقہ پیغمبروں کے پاس فرشتوں کے آنے کا ذکر ملتا ہے۔

### فرشته اور دیگر انبیاء:

وہ حضرت آدم، حضرت ابراہیم، حضرت اولٹ، حضرت زکریا، حضرت مریم اور حضرت عیسیٰ کے پاس بھی آتے۔ فرشته تابوت اٹھا کر طالوت کے سامنے ظاہر ہوتے۔ عیسائیت کے روح القدس کا ذکر یوں آیا: "اور ہم نے مریم کے بیٹے کو مخلص کھلانبوت کی دلائل عطا فرمائیں اور روح القدس سے اس کی مدد کی۔" (البقرة، 253) ایک اور جگہ پر اللہ نے فرمایا: "اے مریم کے بیٹے، عیسیٰ! میری نعمتوں کو جو تجھ پر ہیں اور تیری ماں پر ہیں ذکر کیا کر۔ اور جب کہ میں نے روح القدس سے تیری مدد کی۔" غالباً قرآن میں روح القدس اور جبریل علیہ السلام کو گذشتہ نہیں کیا گیا، جیسا کہ کچھ عیسائی ماہرین دینیات کو اعتراض ہے، ورنہ حضرت عیسیٰ کے حوالے سے خاص طور پر لفظ "روح القدس" کی اصطلاح استعمال نہ کی جاتی۔

### جبریل (علیہ السلام):

حضرت جبریل (علیہ السلام) جیسی اہمیت اسلام میں کسی بھی فرشتے کو حاصل نہیں۔ وہ انسانوں اور بالخصوص انبیاء کے ساتھ الہی را بیٹھ کا ذریعہ ہونے کا واضح ترین ثبوت ہیں۔ بعثت اسلام اور پیغمبر اسلام کی زندگی کے ساتھ ان کا بنیادی تعلق ہے۔ آپ نے جبریل کو اپنی پر دیکھا: "اور وہ آسمان کے بلند کنارے پر تھا۔ پھر وہ پاس آیا۔ پھر وہ اور نزدیک آیا۔ سو دو کمانوں کے برابر فاصلہ رہ گیا۔ بلکہ اس سے بھی کم۔" (سورۃ النجم، 7-9) فاصلے کا یہ حوالہ جبریل امین کے مادی صورت میں ظاہر ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ ایک اور موقع پر یوں ارشاد ہوا: "اور اس نے اس

فرشتہ کو ایک دفعہ دیکھا، سدرہ انتہی کے پاس۔“ (انجم، 13) 54  
 بھی وہ رئیس الملائکہ تھا جو آنحضرتؐ کے قلب پر قرآن لے کر آیا، لہذا اس کا احترام کرتا اور  
 اس پر یقین رکھنا لازمی تھا: ”ان سے کہہ دے کہ جو شخص جبریل سے عداوت رکھے حالانکہ اس  
 نے اللہ کے اذن سے تمہارے قلب تک یہ قرآن پہنچایا ہے۔“ (البقرہ، 97) قرآن نے جبریل  
 اور میکائیل کے دشمن کو اللہ کا دشمن قرار دیا۔ جبریل کے علاوہ دیگر ملائکہ بھی آنحضرتؐ کے مددگار  
 ہوئے۔ فرمائے ز رسول قرآن کے گواہ ہیں، انہوں نے اللہ کی توحید پر گواہی دی۔

چیز

جنگ بدر کے حوالے سے قرآنی آیات فرشتوں کی صورت میں خدائی امداد پر دلالت کرتی ہیں: "اور جب کہ تو مسلمانوں سے یوں کہہ رہا تھا کہ کیا تم کو یہ امر کافی نہ ہو گا کہ تمہارا رب تم ہزار فرشتوں سے جو آسمان سے اتریں گے تمہاری امداد کرے۔ ہاں کیوں نہیں، اگر صابر اور متقی رہو گے اور وہ لوگ ایک دم تم پر آ پہنچیں گے، تو تمہارا رب پانچ ہزار فرشتوں سے جو ایک وضع بنائے ہوں گے تمہاری امداد کرے گا۔" (آل عمران، 124-5)

روحیں قبض کرتا:

وستی ترکدار میں فرشتے و مگر اہم و ظائف ادا کرتے ہوئے بتائے گئے۔ قرآن نے واضح لفظوں میں بتایا: ”بے شک جن لوگوں کی جان فرشتے ایسی حالت میں قبض کرتے ہیں کہ انہوں نے اپنے آپ کو گنبدگار بنارکھا تھا تو وہ ان سے کہتے ہیں کہ تم کس حال میں تھے۔“ (النساء، 97)

موت کے وقت فرشتے ہی روح قبض کرنے آتے ہیں۔ چھ سات آیات میں اس کا ذکر ہے۔ فرشتے کافروں کی روحیں قبض کرتے وقت ”ان کے منہ اور پشتوں پر کے مارتے جاتے ہیں۔“ (الانفال، 50) لیکن وہ پاک لوگوں کی روحوں کو جنت میں داخل ہوتے وقت سلام کریں گے۔ وہ مرتے وقت نیک آدمیوں کا استقبال بھی کرتے ہیں۔

قرآن نے واضح طور پر کہا ہے فرشتے اصلی صورت میں انسانوں پر ظاہر نہیں ہوتے۔ ”اور اگر

ہم اس کو فرشتہ جو بزرگ تھے تو ہم اس کو آدمی بناتے اور ہمارے اس فعل پر بھی ان کو وہی اشکال ہوتا جو اشکال وہ اب کر رہے ہیں۔ ”(الانعام، 9)

### روز قیامت اور فرشتے:

روح اور ملائکہ قیامت کو اللہ کی طرف چڑھیں گے۔ ”فرشتے اور اہل ایمان کی رو حیں اس کی طرف چڑھ کر جاتی ہیں۔ اور یہ ایسے دن جس کی مقدار دنیا کے پچاس ہزار سال کے برابر ہے۔“ (العارج، 4) اس روز فرشتے آسمان کے کنارے پر آ جائیں گے۔ آنھ فرشتوں نے خدا کا عرش اٹھا رکھا ہو گا۔ پھر وہ صاف باندھ کر زمین پر اتریں گے اور خاموش کھڑے ہوں گے۔ ”جس روز تمام ذی روح اور فرشتے صاف بست کھڑے ہوں گے، جس کو حسن بولنے کی اجازت دے گا اس کے سوا کوئی نہ بول سکے گا اور وہ شخص بات بھی نہیں کہے گا۔“ (النباء، 38) جس روز اللہ ان سب فرشتوں کو میدان قیامت میں جمع کرے گا تو فرشتوں سے پوچھئے گا: ”کیا یہ لوگ تمہاری عبادت کیا کرتے تھے؟“ فرشتے صرف خدا کے پسندیدہ بندوں کی ہی سفارش کریں گے، کیونکہ وہ سب اللہ کے خوف سے ڈرتے رہتے ہیں۔ (الابیاء، 28)

### دوزخ اور فرشتے:

اللہ نے سخت مزاج، تند خوف فرشتوں کو دوزخ پر تعیینات کیا ہے: ”اور اے ایمان والو! تم اپنے کو اور اپنے گھر والوں کو آگ سے بچاؤ، جس کا ایندھن آدمی اور پتھر ہیں۔ جس پر تند خو اور مضبوط فرشتے ہیں۔ جو اللہ کی کسی بات میں جوان کو حکم دیتا ہے، نافرمانی نہیں کرتے، اور ان کو جو حکم بھی دیا جاتا ہے، اس کی تعمیل کرتے ہیں۔“ (التحريم، 6) دوزخ پر انیں فرشتے مقرر ہیں۔ ”اور ہم نے دوزخ کے تہیان (آدمی نہیں) بلکہ فرشتے ہی بنائے ہیں اور ہم نے ان کی تعداد ایسی رکھی ہے جو کافروں کی گمراہی کا ذریعہ ہے۔“ (المدثر، 31) قرآن نے دوزخ کے فرشتوں کا نام زبانیہ بتایا۔ انیں دوزخ کے پیادے بھی کہا گیا۔ سورہ الزخرف کی آیت 77 کے مطابق دوزخ کے دار وغہ کا نام مالک ہے: ”اور پکاریں گے کہاے مالک تو ہی دعا کر کہ اللہ ہمارا کام تمام کر دے۔“

اختصر، قرآن کے مطابق فرشتے اللہ کی مخلوق ہیں، وہ آسمان پر خدا کے عرش کے قریب رہتے اور شیع و عبادت کرتے رہتے ہیں۔ ان کی جنس مذکور ہے اور انسانوں پر ظاہر ہوتے ہیں۔ انسانوں کے اعمال کا حساب رکھنا، ان کی رو حس قبض کرنا اور قیامت کے روز گواہی دینا بھی فرشتوں کے وفاکف میں شامل ہے۔ مزاج کے لحاظ سے فرشتوں میں کچھ فرق بھی ہے کیونکہ دوزخ کے فرشتوں کے لیے شداد (تدھر) کا لفظ استعمال ہوا۔ لہذا قرآنی تصور کے مطابق فرشتوں کو ایسی بستیاں قرار دیا جاسکتا ہے جو اللہ اور انسانوں کے درمیان رابطہ کا کام دیتی اور اللہ کے احکامات پر عمل درآمد کر دیتی ہیں۔ دیگر مذاہب اور حیاتی کہ بست پرست اقوام کے مختلف دیوتاؤں اور دیویوں کے ساتھ موازنہ کرنے پر وہ ہمیں اجنبی نہیں لگتے۔

ابتدہ مسلمان تاریخ نگاروں کی کتب میں فرشتوں کا کردار کچھ بدلا ہوا اور زیادہ تفصیل سے ملتا ہے، کیونکہ وہ لوگوں کے تحفیل کا حصہ بھی تھے۔

## فرشتوں کے متعلق مسلم روایات

### شق قلب اور فرشتے:

سیرت النبی اور اسلام کی تاریخ میں فرشتوں کا ذکر بہت ابتداء میں ہی ملتا ہے۔ شق قلب کا واقعہ حضرت ابوذر غفاری نے روایت کیا اور جریر ابن طبری نے اپنی تاریخ الامم والملوک میں نقل کیا ہے۔ ابوذر غفاری سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ سے پوچھا کہ ”پوری طرح علم اور یقین ہونے تک پہلے پہل آپ کو کیسے معلوم ہوا کہ آپ نبی ہیں؟“ آپ نے فرمایا: ”ابوذر میں بظاہرے مکہ میں کسی جگہ تھا۔ و فرشتے میرے پاس آئے، ایک زمین پر اتر گیا اور دوسرا آسمان اور زمین کے درمیان نہیں رہا۔ ایک نے دوسرے سے پوچھا کہ کیا بھی وہ ہیں۔ دوسرے نے تصدیق کی۔ اس نے کہا، اچھا تو ان کو ایک آدمی سے وزن کرو۔ مجھے ایک شخص کے مقابلے میں تو لگا کیا، میں اس سے گراں بار نکلا۔ پھر ایک فرشتے نے دوسرے سے کہا کہ ان کو دس آدمیوں سے تو لو۔ مجھے دس سے تو لگا گیا تو میں ان پر بھی بھاری ہوا۔ پھر اس نے سو سے تو لئے کا کہا۔ مگر اس بار بھی میرا پلڑا بھاری رہا۔ فرشتے ترازو کے دوسرے پلڑے میں میرے برابر وزن بڑھاتے گئے۔ آخر یعنی آکر ایک

نے دوسرے سے کہا کہ اگر تم ان کو ان کی تمام امت کے مقابل میں بھی رکھ کر تو لوگے تو انہی کا وزن زیادہ ہو گا۔ پھر ایک نے دوسرے کو میرا پیٹ چاک کرنے کا کہا۔ اس نے میرا پیٹ چاک کیا۔ دوسرے نے کہا، ان کا قلب نکالو، یعنی حق قلب کرو۔ اس نے میرا قلب چیر کر اس میں سے محل شیطانی خطرات اور خون کے لوحزے کو نکال کر پھینک دیا۔ پھر ایک نے دوسرے سے کہا کہ ان کے پیٹ کو اس طرح دھوڈا لو جس طرح برتن دھویا جاتا ہے اور ان کے قلب کو بھی اسی طرح دھوڈا لو۔ پھر اس نے ایک چھری منگوا کر میرے قلب میں داخل کی۔ ایک فرشتے نے اپنے ساتھی سے کہا کہ ان کے پیٹ پر نشان کر دو۔ ان دونوں نے میرے پیٹ پر نشان ڈال دیئے اور مہر کو میرے دونوں شانوں کے درمیان کر دیا۔ اس کے بعد ہی وہ میرے سامنے سے چلے گئے۔ یہ واقعہ مجھے اس طرح یاد ہے گویا اب میری نظروں کے سامنے ہو رہا ہو۔“

### نماز اور فرشتے:

بت پرستی کی ممانعت کرنے اور اللہ کی وحدانیت کے اقرار کے بعد اللہ نے قوانین اسلام میں سب سے پہلے نماز کو فرض کیا۔ ابو جعفر سے روایت ہے کہ جس وقت رسول اللہ پر نماز فرض بھیجی گئی، تو جبرئیل آپ کے پاس آئے۔ آپ اس وقت کہ اعلیٰ میں تھے۔ وہ اشارے سے آپ کو وادی کی ایک سوت میں لے گئے۔ اس سے ایک چشمہ جاری ہوا۔ حضرت جبرئیل نے وضو کیا تاکہ وہ بتا دیں کہ نماز کے لیے طہارت کیسے کی جائے۔ رسول اللہ ان کو دیکھتے رہے۔ ان کے بعد ان کی طرح رسول اللہ نے بھی وضو کیا۔ پھر جبرئیل نے کھڑے ہو کر رسول اللہ کو نماز پڑھائی، آپ نے اقتداء کی اور جبرئیل چلے گئے۔ آپ نے جا کر حضرت خدیجہؓ کو بھی وہ طریقہ سکھایا۔

### معراج اور فرشتے:

انس بن مالک سے مروی ہے کہ جس وقت رسول اللہ کو نبوت عطا ہوئی آپؐ کے پاس دو فرشتے جبرئیل اور میکائیل آئے۔ آپؐ کعبہ کے گرد سویا کرتے تھے، اور دوسرے لوگ بھی آس پاس سوتے تھے۔ فرشتوں نے کہا کہ ان میں سے کس کے متعلق ہمیں حکم ہوا ہے۔ پھر خود ہی دونوں نے

کہا کہ ہمیں ان کے سب سے زیادہ شریف کے متعلق حکم ہے۔ اب وہ چلے گئے اور پھر قبلہ کی جانب سے آئے۔ یہ تین تھے۔ انہوں نے رسول اللہ کو سوتا ہوا پایا۔ انہوں نے آپ کو چلت کر کے آپ کا پیٹ چاک کیا، پھر زمزم سے پانی لا کر آپ کے پیٹ میں جس قدر شک، یا خطرہ موجود تھا اسے دھوڑا۔ اس کے بعد وہ ایک سونے کا طشت لے کر آئے جو ایمان اور حکمت سے مملو تھا۔ آپ کے پیٹ اور اندر وون کو ایمان اور حکمت سے بھر دیا گیا۔ پھر وہ آپ کو اس سما الدنیا پر لے کر چڑھ گئے۔ جبریل نے دروازہ سکھلوایا۔ اہل سما نے پوچھا کہ کون ہے؟ انہوں نے کہا، جبریل۔ پھر آسمان والوں نے پوچھا کہ تمہارے ساتھ کون ہے؟ انہوں نے آنحضرت کے متعلق بتایا۔ اہل سما نے پوچھا کہ کیا وہ مسیوٹ ہو چکے ہیں۔ جبریل نے ہاں میں جواب دیا۔ تب اہل سما نے خوش آمدید کہا۔ روایت کے مطابق حضرت جبریل آپ کو باری باری ساتوں آسمانوں پر لے کر گئے اور حضرت آدم، حضرت یحییٰ و عینی، حضرت یوسف، حضرت ادریس اور حضرت ابراہیم سے تعارف کر دیا۔ سدرۃ المنجہار بھی جبریل آپ کے ساتھ ساتھ رہے اور مختلف چیزوں کی وضاحت کی۔ پھر آپ کی ملاقات اللہ تبارک و تعالیٰ سے ہوئی۔

### جنگ میں ملائکہ کی شرکت:

ابن عباس کہتے ہیں کہ مجھ سے نبی غفار کے ایک شخص نے یہ واقعہ بیان کیا کہ جس روز بدر کی لڑائی ہو رہی تھی میں اور میرا ایک چپیر ابھائی دونوں وہاں آئے اور ایک ایسے پہاڑ پر چڑھ کر بیٹھ گئے جہاں سے لڑائی کا منظر صاف دکھائی دیتا تھا۔ ہم دیکھتے رہے کہ کس کو نکست ہوتی ہے تاکہ پھر دوسرے لوٹنے والوں کے ساتھ مل کر ہم بھی نیمت میں حصے لیں۔ ہم دونوں اس وقت تک اسلام نہ لائے تھے۔ ہم اسی پہاڑ پر تھے کہ ایک بادل ہمارے قریب آیا۔ ہم نے اس میں گھوڑوں کی آہٹ پائی اور کسی کو کہتے نہیں: خیر دم آگے بڑھو۔ اس آواز سے میرے چپاڑ ابھائی کے قلب کا پرده پھٹ گیا اور وہ وہیں مر گیا۔ میں بھی قریب الرُّگ تھا گرفتگی رہا۔

جنگ میں شریک ابو داؤد المازنی سے مروی ہے کہ بدر میں میرے ساتھ یہ گزری کے جس مشرک کا تعاقب کر کے میں نے اس پر وار کرنا چاہا، اس سے قبل ہی اس کا سرت سے جدا ہو کر دور جا

گرتا۔ اور میں نے محسوس کیا کہ کسی اور نے اسے قتل کیا تھا۔

ابو امامہ بن سہل بن حنیف اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ بدر میں ہماری حالت یہ تھی کہ ہم میں سے اگر کسی نے تکوار سے مشرق کی طرف اشارہ کر دیا تو تکوار اس کی گردن تک پہنچنے سے پہلے ہی اس کا سرکٹ کر گر پڑتا۔

عبداللہ بن عباس سے مروی ہے کہ بدر کے دن ملائکہ کی شان یہ تھی کہ انہوں نے سفید عماے باندھ رکھے تھے جن کے شملے پیچھے پڑے ہوئے تھے۔ اور جنگ حنین میں انہوں نے سرخ عماے باندھ رکھے تھے، مگر بدر کے سوا اور کہیں ملائکہ نے خود لڑائی میں حصہ نہیں لیا۔ دوسرے موقع پر وہ صرف مدعا و رکمک کے طور پر موجود ہے، مگر خود تکوار نہ چلا تی۔

### تخلیقِ آدم کی اسلامی داستان میں فرشتوں کا کردار:

دو سویں صدی عیسوی کے مسلمان مؤرخ المسعودی نے "سروج الذہب و معادن الجواہر" میں مختصرًا اور جامع انداز میں مسلمانوں کے ہاں مروج داستان تخلیق بیان کی ہے جو آج بھی کم و بیش تہذیبوں اور تفصیلات کے ساتھ درست مانی جاتی ہے۔ المسعودی نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے پانی پیدا کیا اور اس پر اپنا عرش قائم کر لیا۔ جب اس نے مخلوق پیدا کرنے کا ارادہ کیا تو پانی نے دھواں اٹھایا اور اسے آسمان سے موسوم کیا۔ اس کے بعد اللہ نے سات دن میں فطرت اور کائنات کے مختلف حصوں کو بنا لیا۔ تب اس نے فرشتوں کو (جوغان) تخلیق کائنات سے قبل ہی وجود میں آچکے تھے۔ اپنے تقریب و تنظیم کے لیے قیام کا حکم دیا، لیکن ان کے شخence زمین کے ساتوں طبقے تک پہنچے ہوئے تھے۔ فرشتوں کے پاؤں اگرچہ ساتوں طبقے ارضی کے نیچے تھے، لیکن ان کے سر عرشِ اعظم کے نیچے تھے، یعنی عرش تک نہیں پہنچے ہوئے تھے۔ وہ اسی طرح پانچ سو سال تک کھڑے رہے اور کہتے رہے، "اللہ تعالیٰ کے سوا، جو مالک عرشِ اعظم ہے، کوئی معبد نہیں۔" اور اب وہ اسی طور سے حالت قیام میں تا قیامت یونہی اللہ کی حمد کرتے رہیں گے۔

عرش کے نیچے ایک سمندر ہے جس سے حیوانات کا رزق بتدریج ایک آسمان سے دوسرے آسمان تک اترتا ہوا خدا کے حکم سے وہاں پہنچتا ہے جس جگہ کو ابرم یا ابرام کہا گیا ہے۔ پھر خدا نے

ہوا سے تھا طب کیا کہ وہ بادلوں کو اڑائے پھرے۔ جب اللہ تعالیٰ قات سے فارغ ہوا تو اس نے پشت زمین کو سکون بخشنا اور تخلیق آدم سے قبل جن پیدا کیے۔ انہیں جزاً بحور میں رکھا گیا۔ ابلیس انہی میں سے ایک ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں آگ سے پیدا کیا اور ہدایت کی کہ باہم کشت و خون اور عداوت میں بہلا شہوں۔ لیکن انہوں نے اس حکم کی خلاف ورزی کرتے ہوئے ایک دوسرے کا خون بھایا تو اللہ تعالیٰ نے کچھ فرشتے وہاں بھیجے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم پر بہت سوں کو قتل کیا۔ پھر اللہ نے آسمان دنیا میں ابلیس کو خازن و سردار مقرر کر دیا، لیکن اس کے دل میں تکبر پیدا ہو گیا۔

جب اللہ نے آدم کو پیدا کرنا چاہا تو فرشتوں سے فرمایا: "میں زمین پر اپنا خلیفہ بنانا چاہتا ہوں۔" فرشتوں نے عرض کیا: "وہ خلیفہ کیا ہو گا؟" اللہ نے فرمایا: "وہ انسان ہو گا اور زمین پر اس کی ذریت ہو گی، وہ فساد کرے گا، ایک دوسرے سے حسد کرے گا اور ان میں سے کچھ دوسروں کو قتل کریں گے۔" فرشتوں نے عرض کیا: "کیا تو زمین پر اسے بنانا چاہتا ہے جو وہاں فساد پھیلائے اور خون بھائے جبکہ ہم تیری حمد و شنا کرتے ہیں اور تیری تقدیس بیان کرتے ہیں۔" اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: "جو میں جانتا ہوں تم نہیں جانتے۔"

اللہ تعالیٰ نے فرشتوں سے اس گفتگو کے بعد جریلن کو زمین پر بھیجا تاکہ وہاں سے مٹی لائے، لیکن زمین نے اعوذ باللہ کہہ کر معدودت چاہی تو اللہ نے میکائیل فرشتے کو بھیجا، لیکن جب زمین نے اس سے بھی معدودت طلب کی تو ملک الموت عزرا میل کو بھیجا گیا۔ زمین بولی کہ خدا کی پناہ۔ میں اللہ کے حکم کی نافرمانی نہیں کر سکتی۔ چنانچہ حضرت عزرا میل نے زمین سے سیاہ، سرخ اور سفید مٹی لی اور اللہ کے حضور حاضر ہوئے۔ یہی وجہ ہے کہ نوع انسانی مختلف رنگوں میں بھی ہوئی ہے۔ (اللہ تعالیٰ نے موت کا کام ملک الموت کو سونپا ہے۔) اللہ نے مٹی سے آدم کا پتلا بنایا، لیکن اس میں روح نہیں پھونگی اور 120 سال تک یونہی پڑا رہنے دیا۔ بعض اقوال کے مطابق یہ مدت چالیس سال تھی۔ یہ پتلا سوچی کھنکھنی مٹی جیسا تھا جس میں سے ابلیس سامنے سے داخل ہو کر پشت کی طرف سے نکل جاتا۔ وہ کہتا تھا کہ یہ کیا بنایا ہے۔ جب اللہ نے پتے میں روح پھونگنے کا ارادہ فرمایا تو فرشتوں سے کہا: "آدم کو مجده کرو۔" چنانچہ سب نے اسے مجده کیا، مگر ابلیس غرور میں آگیا اور کرشی اختیار کی۔ اس نے کہا: "یا رب! میں اس سے بہتر ہوں۔ تو نے اسے مٹی سے اور مجھے آگ

سے پیدا کیا ہے۔ میں باریش ہوں، نور سے آراستہ اور کرامت میں ممتاز ہوں اور وہ ہوں جس نے زمین آسمان ہر جگہ تیری عبادت کی ہے۔" اللہ تعالیٰ نے فرمایا: "یہاں سے نکل جا! تجھ پر قیامت تک میری طرف سے لعنت ہوتی رہے گی۔"

### اولیا اور فرشتوں

قرآن، سیرت النبی، اسلامی تاریخ اور داستان تخلیق میں فرشتوں کے مختلف تصورات اور کردار کا جائزہ لینے کے بعد چند مسلمان اولیا سے منسوب فرشتوں کے واقعات پر نظر ڈال لینا بھی بھل ہو گا۔

"تذکرۃ الاولیا" کے مصنف فرید الدین عطار نے حضرت ابراہیم ادھم کا یہ قول درج کیا ہے کہ "ایک مرتبہ حضرت جبریل کو خواب میں دیکھا کہ وہ کوئی کتاب سی بغل میں دبائے ہوئے ہیں اور میرے سوال کے جواب میں انہوں نے کہا کہ میں اللہ کے دوستوں کے نام درج کرتا رہتا ہوں۔ پھر میں نے پوچھا کہ کیا اس میں میرا نام بھی شامل ہے۔ انہوں نے کہا کہ تمہارا شمار خدا کے دوستوں میں نہیں ہوتا۔ میں نے عرض کیا کہ اس کے دوستوں کا دوست تو ضرور ہوں۔ یہ سن کر وہ کچھ دیر سا کت رہے اور پھر کہنے لگے کہ مجھے اللہ کی جانب سے حکم ملا ہے کہ سب سے پہلے تمہارا نام درج کروں۔"

کسی نے حضرت بایزید بسطامی سے پوچھا کہ آپ کے پاس عورتوں کا اجتماع کیوں رہتا ہے اور اس میں کیا راز ہے۔ انہوں نے فرمایا کہ یہ ملائکہ ہیں جن کو میں علمی مسائل سمجھاتا ہوں۔ (یاد رہے کہ قرآن میں فرشتوں کی جنس صرف اور صرف مذکور تباہی گئی ہے۔) پھر فرمایا کہ ایک شب اول فلک کے ملائکہ میرے پاس آئے اور کہنے لگے کہ ہم آپ کے ہمراو عبادت کرنا چاہتے ہیں۔ میں نے کہا کہ میری زبان میں وہ طاقت نہیں جس سے میں ذکر الہی کر سکوں۔ لیکن اس کے باوجود رفتہ رفتہ ساتوں افلاک کے ملائکہ میرے پاس جمع ہو گئے اور سب نے وہی خواہش ظاہر کی۔ میں سے سب کو پہلے جیسا ہی جواب دیا۔ جب انہوں نے پوچھا کہ ذکر الہی کی طاقت آپ میں کب تک پیدا ہو گی، تو میں نے کہا کہ قیامت کو جب سزا و جزا ختم ہو جائیں گے اور میں طواف عرش کرتا

ہو اللہ اللہ کہہ رہا ہوں گا۔

حضرت بازیز یہ بسطائی فرمایا کرتے تھے کہ ایک شب میرا مکان منور ہو گیا۔ میں نے آواز دے کر کہا کہ اگر یہ ابلیس کی حرکت ہے تو میں اپنی بزرگی اور بلند ہمتی کی وجہ سے اس کے فریب میں نہیں آ سکتا۔ اگر مقریبین نے ایسا کیا ہے تو مجھے خدمت کا موقع عطا کریں تاکہ میں بھی مرتبہ کرامت حاصل کر سکوں۔

ایک روایت کے مطابق حضرت جنید بغدادی کے جنازے میں فرشتوں نے شرکت کی۔ جنازے کی روایتی کے وقت ایک بورپنگ کے کونے پر آ بیٹھا۔ جب اسے اڑانے کی کوشش کی گئی تو اس نے کہا کہ میرے پنج مجھ کی سیخ سے گڑے ہوئے ہیں اور آج حضرت جنید کا قالب ملائکہ کا نصیب بن گیا ہے۔ اگر تم لوگ جنازے کے ساتھ نہ ہوتے تو میت سفید باز کی طرح ہوا کے دوش پر سفر کرتی۔

حضرت ابو جریرؓ بغداد کی مسجد میں ایک ایسے بزرگ کے پاس گئے جو سدا ایک ہی لباس میں رہتے تھے۔ آپ نے بزرگ سے اس کی وجہ پوچھی تو اس نے بتایا کہ ایک مرتبہ خواب میں دیکھا تھا کہ ایک جماعت نہایت نیچیں لباس میں ملبوس، جنت میں دستِ خواں پر بیٹھی ہوئی ہے۔ لیکن جب میں وہاں بیٹھ گیا تو ایک فرشتے نے کھینچ کر مجھے اٹھاتے ہوئے کہا کہ تو اس جگہ بیٹھنے کے قابل نہیں کیونکہ یہ سب وہ بندے ہیں جنہوں نے تاہیات ایک ہی لباس استعمال کیا ہے۔

### احادیث اور تفاسیر میں فرشتوں کی وضاحت

مفسر قرآن اور "البدایہ والہمایہ" کے مصنف ابن کثیر نے فرشتوں کے حوالے سے کافی وضاحت کی ہے۔ نیز یہ بھی یاد رہے کہ اس کا عہد چود ہویں صدی عیسوی بنتا ہے۔ تب تک تدوین احادیث کے شعبے میں کافی کام ہو چکا تھا اور مفصل تفاسیر بھی لکھی جا چکی تھیں۔ نیز مسلمان اپنے عہد عروج میں مختلف اقوام کے ساتھ تعلق قائم کر چکے تھے۔ لہذا فرشتوں اور جنات کے تصور میں رنگارگی پیدا ہو جاتا کوئی عجیب بات نہیں۔

ابن کثیر نے دیگر عدما کی سند کے ساتھ تحریر کیا ہے کہ فرشتے مختلف شکلوں میں زمین پر آتے

فرشتوں کی تاریخ خصوصاً جبریل کے بارے میں خود آنحضرت نے ارشاد فرمایا ہے کہ وہ آپ کی خدمت رہتے ہیں۔ خلیفہ کلبی کی شکل میں، کبھی کسی اعرابی اور کبھی اپنی اصلی شکل میں حاضر میں متعدد بار بھی وحیہ بن خلیفہ کلبی کی شکل میں، کبھی کسی اعرابی اور کبھی اپنی اصلی شکل میں حاضر ہوئے۔ آپ نے یہ بھی ارشاد فرمایا کہ ان کے پردار بازو (پنکھ) چھپو ہیں جو مشرق سے مغرب پہنچیں جاتے ہیں۔ ایک بار تو اس وقت جب وہ آسمان سے زمین پر آپ کی خدمت میں حاضر ہیں اور دوسری بار شب میں پہنچے سدرۃ المنی کے قریب دیکھے جو جنت المادی ہوئے اور دوسری بار شب میں پہنچے سدرۃ المنی پر واقع ایک سے نزدیک ہے۔ اس حدیث کو متعدد ثقہ راویوں سے روایت کیا گیا۔ سدرۃ المنی پر واقع ایک مسجد بیت المیور کے حوالے سے حضرت علی کا یہ قول ملتا ہے کہ وہ مسجد کعبہ کی شکل کی ہے اور آسمان میں (یعنی خانہ کعبہ کے عین اوپر) ہے۔ وہاں ہر روز ستر ہزار فرشتے نماز پڑھنے جاتے ہیں۔ لیکن انہیں دہاں دوبارہ داخل ہوتے کسی نہیں دیکھا۔ ضحاک کے خیال میں بیت المیور کو ابلیس اپنے اس کے ساتھی ملائکہ (جنت) نے تعمیر کیا ہے۔

متاخرین پیان کرتے ہیں کہ ہر آسمان پر فرشتوں نے اللہ کی عبادت کرنے کے لیے ایک گھر بنارکھا ہے اور وہ اس میں وقتاً فوقاً حاضری دیتے رہتے ہیں۔ امام احمد نے یہ حدیث نقل کی ہے کہ آپ نے فرمایا: ”جو کچھ میں نے آسمان پر دیکھا ہے وہ تم نہیں دیکھ سکتے اور میں نے جو کچھ سناؤہ تم نہیں سکتے کیونکہ اس ساعت کا حق آسمان تک محدود ہے۔ وہاں ہر جگہ چار چار فرشتے چاروں انگلیوں کی طرح برابر سجدے میں مشغول رہتے ہیں اور اس طرح وہاں جب بھر جگہ باقی نہیں رہتی۔“ کچھ روایات میں چوتھے آسمان پر موجود ایک فرشتے کو عظیم الجہش بیان کیا گیا جو ہر روز تین بارہ ہزار مرتبہ پڑھتا ہے اور وہی روز قیامت صفوں ملائکہ میں سب سے آگے کھڑا ہوگا۔ آنحضرت کی ہزار مرتبہ پڑھتا ہے بھی کہا جاتا ہے کہ اللہ کے ایک فرشتے کے لیے ساتوں آسمان اور ایک حدیث کے حوالے سے بھی کہا جاتا ہے کہ اللہ کے ایک فرشتے کے لیے ساتوں آسمان اور زمین کے ساتوں طبقات ایک نو اے کی طرح ہیں، یعنی اگر اللہ حکم دے تو وہ انہیں ایک نو اے کی طرح نگل لے۔ حاملین عرش کھلانے والے فرشتوں میں سے ایک کا ذیل ڈول یہ ہے کہ اس کے کان کی لو سے اس کے کان دھے تک سات سو سال کی مسافت کا فاصلہ ہے۔۔۔ یعنی اگر پرندہ آہستہ ہم مسلسل پرواز کرتا رہے تو اسے کان کی لو سے کان دھے تک چینچنے میں سات سو سال لگ جائیں گے۔

جبریل، میکائیل، اسرائیل اور عزرائیل کے متعلق روایات:  
 ایک مشہور روایت کے مطابق جبریل کی قوت کا یہ حال ہے کہ انہوں نے قوم اوم کے ساتوں  
 شہروں کو تمام بائیوں، جانوروں اور عمارت و ارضیات سمیت اپنے ایک پر پا انحالیاً تھا، لیکن جب  
 انہیں اُمر آسمان کی طرف اتنے بلند ہوئے کہ فرشتوں کے کافنوں میں وہاں کے کتوں وغیرہ کی  
 آوازیں آئیں تو انہوں نے تمام شہروں کو نہ کورہ بالا تمام چیزوں سمیت الٹ دیا تھا۔  
 آوازیں اُم احمد نے رسول اللہ کی ایک حدیث نقل کی ہے جس میں آپ نے ارشاد فرمایا کہ میں نے  
 امام احمد کی اصلی صورت میں دیکھا اور اس وقت ان کے چھ سو پنکھے تھے۔ ہر پنکھہ پورے افق  
 جبریل کو ان کے پر اپنے موتو، نگینے اور دیگر جواہرات جزے ہوئے تھے جن کی حقیقت اللہ  
 کا ویسی کو بھی معلوم نہیں۔ (یاد رہے کہ قرآن کی ایک آیت میں جبریل کے پر دو دو، تین تین اور  
 چار چار بیان کیے گئے۔)

اسرائیل بھی عالمین عرش میں شامل ہیں جو اللہ کے حکم سے تین بار صور پھونکیں گے۔ پہلی بار  
 صور پھونکنے جانے پر نی نوع انسان میں جنگ و پیکار پڑ جائے گی جبکہ صور کی دوسری آواز پر (جو بادل  
 کی مرج سے لاکھوں کروڑوں گناہ زیادہ ہو گی) خوف زده ہو کر ان کے دل دہل جائیں گے اور  
 تیسرا آواز پر مردے قبروں سے نکل پڑیں گے۔ آنحضرت نے ایک روز اپنے صحابہ سے فرمایا:  
 ”میں کیونکر آرام کر سکتا ہوں جبکہ اسرائیل صور کا منہ اور انھائے اس کے پھونکنے کے لیے حکم الہی  
 کے دھر ہیں اور جبریل و میکائیل بالترتیب ان کے دامیں باعثیت ادا ہیں۔“ جبریل انہیاً نے  
 کرام کے پاس اللہ کی وقی لانے جبکہ میکائیل بارش اور زمین پر بنا تات کے موکل ہیں۔ بے شمار  
 فرشتے اس کام میں میکائیل کی مدد کرتے ہیں۔ ہوا، ابیر اور بارش حضرت حضرت میکائیل کے ہی ہاتھ  
 ہیں۔ بارش کی ہر بوند کے ساتھ میکائیل کے معاون کے طور پر ایک ایک فرشتہ نگرانی کے لیے زمین  
 کی طرف آتا ہے۔ روز قیامت اسرائیل اور میکائیل اپنی ذمہ داریوں سے سبکدوش ہو جائیں گے  
 جو ان پر اللہ کی جانب سے عائد کی گئی ہیں۔

جب کسی انسان کی موت آتی ہے تو ملک الموت عزرائیل کے بے شمار معاونوں میں سے کوئی  
 نہ کوئی فرشتہ اس انسان کی روح جسم سے کھینچ کر اس کے حلقوم میں پہنچا دیتا ہے۔ روح کے حلقوم

میں پہنچ جانے کے بعد اس کی روح کو کامل طور پر جسم سے خارج کرنے کا کام ملک الموت کے ہاتھ میں ہوتا ہے، لیکن وہ بھی اس کی روح کو کامل طور پر سلب نہیں کرتا، جب تک کہ اس کی تعلیفیں اور تدفین نہ ہو جائے۔ آخر قبر میں نکیرین نہ ہب و ملک کے بارے میں سوالت کرتے اور فیصلہ دیتے ہیں کہ مرنے والا مرد یا عورت اپنے اعمال صالح کا پابند رہا / رہی ہے یا نہیں۔ اگر اس نے زندگی میں صالح اعمال کیے ہوں تو آسمان کے دروازے کھل جاتے ہیں اور روح ادھر کو پہنچا کر جاتی ہے۔ اس کے بر عکس اعمال صالح سے انماض برتنے والوں کی روح زمین و آسمان کے درمیان معلق کر دی جاتی ہے۔ متعدد راویوں کے مطابق ساری زمین ملک الموت کے سامنے ایسی ہے جس طرح کسی کے سامنے کھانے کا طشت رکھا ہو اور وہ یعنی ملک الموت اس طشت میں سے حب منشا کھاتا رہتا ہے۔ نیز نیک لوگوں کے سامنے روشن چہروں والے جبکہ بدکار لوگوں کے سامنے کریبہ المنظر اور ہبیت ناک فرشتے آتے ہیں۔

تاہم، قیامت کے دن حشر بپا ہونے اور تمام انسانوں کی موت کے بعد عزرا نبی اللہ کی خدمت میں حاضر ہو کر پوچھیں گے: ”میں نے جبریل و میکائیل کی ارواح بھی قبض کر لی ہیں۔ اب صرف تیری ذات پاک اور حالمیں عرش فرشتے باتی ہیں۔“ تب اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا: ”ہم نے جب تجھے پیدا کرنا چاہا تو کر دیا، لیکن اب ہم چاہتے ہیں کہ تو بھی مر جا، لبنا مر جا۔“ چنانچہ ملک الموت بھی منشائے ایزدی کے مطابق مر جائے گا۔ اس حدیث کو طبرانی، ابن حجر اور یہیقی نے تمام تفصیلات کے ساتھ پیش کرتے ہوئے اس میں کچھ اضافے بھی کیے ہیں۔

قرآن میں مذکور دو فرشتوں ہاروت اور ماروت کا ذکر مقدمہ میں کی ایک جماعت کے اکثر لوگوں نے بھی کیا ہے، لیکن ان کے مامور من اللہ ہو کر انسانی شکل کوں میں زمین پر آنے، دیگر واقعات اور ان کے مبینہ اعمال کی سزا کے بارے میں جملہ تفصیلات کو ابن کثیر نے اسرائیلیات سے ماخوذ قرار دیا۔ اس سلسلے میں امام احمد کی مرفوع حدیث بھی بیان کی۔ اس تمثیل کا خلاصہ یہ ہے کہ زہرہ زمین پر انسانی تخلوق میں ایک حسین ترین عورت تھی جس کی خوب صورتی کا ذکر مختلف قصوں میں ملتا ہے۔ جب ہاروت اور ماروت اس کی قربت کے طالب ہوئے تو زہرہ نے شرط رکھی کہ وہ اسے اسی عظیم سکھا دیں۔ وہ اسی عظیم سکھنے کے بعد زمین سے از کر آسمان پر ستارہ بن گئی۔

کچھ آراؤ کے مطابق ہاروت اور ماروت کا واقعہ حضرت اور سیف کے دور کا ہے، جبکہ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ حضرت میمان کے زمانے میں ایسا ہوا۔

حدیث میں مکر اور نکیر نامی دو فرشتوں کا ذکر بھی آیا ہے اور آنحضرت کا ارشاد ہے کہ قبر میں ہر میت سے اس کے رب، اس کے دین، اس کے نبی اور نیک و بد اعمال کے بارے میں فرشتے سوالات کریں گے۔ انہیں اللہ نے یہ ذمہ داری سونپی ہے۔ ان فرشتوں کے رنگ بھی عام رنگوں سے مختلف ہیں۔ ان کے چہرے عجیب و غریب بلکہ بھیاںک اور دانت بہت لبے بیان کیے گئے۔

### تفصیل ملائکہ:

فرشتوں کو ان کی ماہیتوں اور ذمہ داریوں کی بناء پر ڈھیلے ڈھالے درجوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ان میں سے کچھ تو حاملین عرش ہیں اور کچھ عرش کے چاروں طرف گمراہی کرتے رہتے ہیں۔ دونوں قسم کے اشرف ملائکہ "مقرین" کہلاتے ہیں۔ جبریل اور میکا میل کا شمار انہی میں ہوتا ہے۔ مقرین عام مسلمانوں کے سامنے نہیں آتے، تاہم ان کے حق میں مغفرت کی دعا کرتے رہتے ہیں۔ حدیث نبوی ہے: "جب کوئی بندہ اپنے بھائی (مسلمان) کے لیے اس کی پیٹھ پیچھے دعائے خیر کرتا ہے تو فرشتے آمین کہتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ تیرے لیے بھی ایسی ہی، یعنی ہماری بھی دعا ہے۔"

اس کے علاوہ ساتوں آسمانوں میں تیسیم فرشتے شب و روز ہر وقت اللہ کی عبادت میں لگے رہتے ہیں۔ وہ ستر ستر ہزار کے گروہ ہنا کہ بیت المیور میں عبادت کرنے جاتے ہیں۔ کچھ دیگر جنات اور آسمان پر تیس بزرگ ارواح پر مقرر ہیں۔ یہ فرشتے ان کے اور متعلقین کے رہنے سبھے، کھانے پینے اور ملبوسات کا انتظام کرتے رہتے ہیں۔

حدیث سے یہ بھی پہاڑتا ہے کہ جنت کا دارونگ بھی ایک فرشتہ "رضوان" ہے۔ دوزخ پر سترہ (یا انہیں) فرشتے مقرر ہیں۔ ان کے سرگروہ کا نام مالک ہے اور دوزخ کی ساری آگ کا وہی گران ہے۔

کچھ فرشتے بنی نوع انسان کی حفاظت پر مامور ہیں۔ متعدد روایات کے مطابق ہر انسان کے

گردوپیش ایک ایک فرشتہ ہے جو اللہ کے حکم پر اس کی حفاظت کرتا ہے۔ دیگر جگہوں پر صرف موننوں کی حفاظت پر مامور فرشتوں کا ذکر آپا ہے۔

فرشتے بی آدم کے اقوال و اعمال کی مناسبت سے اسے پہچانتے ہیں اور ان کا زرہ زرہ حساب رکھتے ہیں۔ بخاری نے آنحضرتؐ کی یہ حدیث روایت کی ہے کہ ”فرشتے یکے بعد و یگرے روز و شب آسمان سے زمین پر اترتے رہتے ہیں، وہ دونوں گروہ فجر اور عصر کی نماز میں ایک جگہ جمع ہو جاتے ہیں۔ پھر جب وہ لوٹ کر آسمان پر جاتے ہیں تو اللہ ان سے اپنے بندوں کا حال دریافت کرتا ہے.....“

امام احمد نے متعدد شیوه والوں سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ نے اپنے صحابہ سے فرمایا: "تم میں سے ہر فرد واحد (اور بنابریں ہر انسان میں) کچھ قرینے جنوں کے اور کچھ فرشتوں کے جمع ہیں۔" یعنی کچھ خصائص اور کچھ خصائص خیر ہر انسان میں بد لحاظ تخلیق موجود ہیں۔ البتہ رسول اکرم کی ذات بہ حکم الہی سراپا خیر تھی۔ شیطان آپ کو کسی وسو سے میں بدلنا نہیں کر سکتا تھا، کیونکہ اللہ نے اپنے فرشتوں کو یقینی کر آپ کے مینے سے تمام وسو سے صاف کر دیے تھے۔

مسجد امام احمد اور سخن ابو داؤد میں بطور مرفوع بیان کیا گیا ہے کہ فرشتے طالب علم کی راہ میں اپنے پر بچا دیتے ہیں، یعنی وہ اس کے سامنے محاورہ بچھے رہتے ہیں اور اس طرح حصول علم کے لیے جو وہ کوشش کرتا ہے اس پر اظہار خوشنودی کرتے ہیں۔

ان تمام وظائف، اللہ سے قربت اور خصوصیات کے باوجود فرشتوں کا درجہ انسانوں سے بلند نہیں۔ عثمان بن سعید نے عبد اللہ ابن عمر کے حوالے سے یہ استدال پیش کیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے جنت پیدا کی تو فرشتوں نے عرض کیا کہ اے ہمارے رب! اے (جنت کو) ہمارے لیے مخصوص فرمادے تاکہ ہم اس میں سے کھائیں پیش، تو نے بنی آدم کے لیے تو دنیا تخلیق فرمادی ہے۔ لیکن فرشتوں کی یہ گزارش سن کر اللہ نے ارشاد فرمایا کہ میں آدم کی اولاد سے بزیادہ صالح کوئی دوسری مخلوق ہرگز پیدا نہیں کروں گا۔ کیونکہ میں نے آدم کو اپنے دست قدرت سے پیدا کیا۔ یعنی میں نے اس سے کہا کہ ہو جا اور وہ ہو گیا۔

### جنت اور فرشتے

اکثر علمائے تفسیر کا بیان ہے کہ جنت آدم سے پہلے پیدا کیے گئے تھے۔ جنت سے قبل زمین پر حنون اور بنون (شریر ارواح اور بلااؤں) نے ڈیرہ ڈال رکھا تھا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان پر جنت کو مسلط کر دیا جنہوں نے ان حنون اور بنون کو ختم کر کے ان کی جگہ زمین پر خود اپنی بستیاں بنا لیں۔ ضحاک ابن عباس کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ جب جنت زمین پر فساد پھیلانے اور ہاہم قتل و غارت کرنے لگے تو اللہ نے کچھ دوسرے فرشتوں کی معیت میں ابلیس جن کو وہاں بھیجا اور سب نے ان مفسد اور زمین پر بلاکت خیز یوں میں ملوث جنت کو سمندری جزیروں کی طرف مار بھگایا۔ اللہ کی حکم عدوی سے قبل ابلیس کا نام عزازیل تھا۔ وہ اس وقت زمین پر بنتے والے فرشتوں میں بھائی اجتہاد، قوت اور علم ممتاز تھا، اسی لیے جن کہلایا۔ عزازیل کے چار پرستھے اور وہ اپنے جیسے فرشتوں میں افضل سمجھا جاتا تھا۔

ابن کثیر نے ایسی متعدد روایات کا ذکر کیا ہے جن میں بتایا گیا کہ تخلیق آدم سے قبل ابلیس سلطان الارض تھا۔ لیکن جب اللہ نے آدم کو تخلیق کرنے اور زمین پر اپنا خلیفہ بنانے کا ارادہ فرمایا تو

ابلیس (عزازیل) نے اس خدشے کا انہمار کیا کہ آدم نائب السلطنت ہونے کے بعد وہ اور ان کی اولاد سے اور اس کی ساری ذریت کو ہلاک کر کے زمین پر تمام ملکیت چھین لے گی جبکہ وہ اللہ کا سب سے زیادہ عبادت گزار ہے۔ تاہم، جب اللہ نے آدم کا پیٹا بنا کر اس میں اپنی روح پھوک دی اور فرشتوں کو اسے سجدہ کرنے کا حکم دیا تو عزازیل حسد میں بتا ہو گیا اور آدم کو سجدہ کرنے سے انکار کیا۔ چونکہ اس کی تخلیق سرکش غضرتی ہے تو آگ سے ہوتی تھی، اسی لیے وہ سرکشی پر اتر۔ لبذا اللہ کی تمام عبادت اس حکم عدوی کی وجہ سے بیکار گئی اور وہ منی سے بننے آدم کو خود سے سکتے قرار دینے کے باعث طوق اعنت میں گرفتار ہو گیا۔ قبل از اسے فرشتوں سے جو مشاہد حاصل تھی وہ فوراً چھین لی گئی۔ زمین اس کا دامنی مستقر ہے۔ اسے اور اس کے پیروکاروں کو بطور سزا آتش دوزخ کا مستحق خہبر ایا گیا۔

اسلامی تصور کے مطابق جنات کی تخلیق بھی آگ سے ہوتی ہے اور وہ بھی بنی آدم کی طرح کھاتے پہنچتے ہیں۔ ان کا سلسلہ تو الدو تنازل بھی انہی سے چلتا ہے۔ نیز ان میں بھی مومن اور کافر دونوں موجود ہیں، جیسا کہ سورۃ جن میں ذکر آیا۔

انصیحین اور بصرہ کے بعض جنات کا ذکر کچھ کتابوں میں بھی پایا جاتا ہے کہ وہ کسے میں آنحضرت کے ہمراہ کچھ دور چلے، پھر جہاں آپ نے ایک درخت کے نیچے اپنے اصحاب کے ساتھ نماز ادا کی تو وہ وہاں نہ کر کر آپ کی زبان مبارک سے قرآن کی تلاوت سننے رہے۔ یہ ذکر بھی ملکا ہے کہ جنات کی ایک جماعت نے آنحضرت سے ملاقات کر کے بعض اور ونوایی کے بارے میں سوالات کیے۔ آپ نے انہیں جوابات دیے اور انہیں ہدیوں اور جانوروں کے چارے میں جو لید پائی جاتی ہے اس سے استخراج کرنے سے منع فرمایا کیونکہ ہدیوں پر خدا کا نام لکھا ہوتا ہے؛ اور جانوروں جو چارہ کھاتے ہیں وہ ان کے جن بھائیوں کی خوراک بھی ہے۔ آپ نے انہیں سوراخ میں پھر شاہر کرنے سے بھی منع فرمایا کیونکہ اس میں اکثر ان کے جن بھائیوں کی رہائش ہوتی ہے۔ جنات نے سورۃ رحمن کی تلاوت سن کر کہا، الحمد للہ، خدا کی نشانیوں میں سے کوئی ایسی چیز نہیں جس کی وجہ بخوبی سب کرتے ہوں۔ (ترمذی)

چونکہ جنات کے ایمان لانے کا کوئی حقیقی تاریخی ثبوت موجود نہیں، اس لیے ان کے جنت یا

دوزخ میں جانے کے مکے پر علماء میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ تاہم، قرآن میں ارشاد ہے کہ رب کے مقام حاکیت کو سمجھنے اور اس سے ڈرنے والے سب کے سب جنت میں جائیں گے۔ اگرچہ کافر اور وہ جنات جن کا جد اعلیٰ الجیس ہے، آدم اور ان کی اولاد کے ازلی دشمن ہیں اور بھی آدم کو راہ سے بھٹکانے میں کوئی سر اٹھانیں رکھتے، لیکن اللہ کے نزدیک کچھ جنات کا یہی عمل کافی ہے کہ وہ ایمان لائے اور اللہ و رسول کی اطاعت پر کربستہ رہے۔

## فرشتوں کا تعارف

آرکن (Archon) ..... یہ ایک یونانی اصطلاح ہے جس کے انگریزی معنی "حکمران" کے ہیں۔ یہ ہستیوں کے ایک طبقے کا نام ہے جنہوں نے غناستی سوق میں اہم کردار ادا کیا اور جنہیں شرائیز رئیس الملائکہ کے ساتھ موازنہ میں رکھا جا سکتا ہے۔ تخلیق کی غناستی داستان کے مطابق پلیر و ما میں آباد روحاں ہستیوں (ایونز) میں سے ایک، سوفیا نے نادانست طور پر ایک اور ہستی تخلیق کر دی۔ اکثر اس کا نام Yaldabaath بتایا جاتا ہے۔ اسی نے ہماری جانی پہچانی دیتا بنائی۔ اس تخلیق کے عمل میں کلاسیکی کائنات کے سات درجات صادر ہوئے ..... بظیموی فلکیاتی نظام کے سات سیاروں کی مطابقت میں۔ آرکن وہ حکمران ہیں جو ان میں سے ایک ایک درجے پر حکومت کرتے اور بطور محافظ روشی کی چنگاریوں کو (روشنی کی چنگاریاں انفرادی انسانوں کا الوہی جوہر ہیں) پلیر و ما کی جانب واپس جانے سے روکتے ہیں۔ غناستیوں کو عطا کیے گئے علم کا ایک حصہ واپس پلیر و ما کی طرف جانے کے سفر میں ان آرکنز سے دامن بچانے کا طریقہ ہے۔

☆ آگ کا فرشتہ (Angel of Fire) ..... "آگ کا فرشتہ" کی اصطلاح بہت سے مختلف فرشتوں کے لیے استعمال ہوئی۔ ان میں مندرجہ ذیل شامل ہیں:

☆ آگ کا ویدک دیوتا اور دیوتاؤں اور انسانوں کے درمیان پیغام رسائیں۔

☆ Ardarei - باطنی ملک کی یورپی روایت میں آگ کا فرشتہ۔

☆ Arei - رومانی سحر میں سورج کی علامت کے ذریعے مدد کے لیے بلا یا جانے والا فرشتہ۔

☆ Alar - زرتشت میں آگ کا فرشتہ۔ Yazatas وہ نامی فرشتوں کا سردار بھی ہے۔

☆ Atuniel - ربی عالم الملائکہ میں آگ کا فرشتہ جس کے نام کا لفظی مطلب "بھٹی" ہے۔

☆ جبرائیل - ظہر (Zohar) کے مطابق اس فرشتے نے اس وقت موی پر حملہ کیا تھا جب اس نے اپنے بیٹے گرشام کے ختنوں کی رسم کی ادا گئی سے غفلت بر تی۔ جبرائیل آگ کے شعلے میں نیچے اترانا کہ موی کو ایک شعلہ بن کر مار دا لے۔

☆ نختا نخل - یہودی روایت کے مطابق یہ آگ کے عصر پر حکمران ہے۔

☆ سیراف - لفظی مطلب "شعلہ زن آگ"۔ ان فرشتوں میں سے ایک جو آگ کے عصر پر حکمران ہیں۔ سیراف نے ہی سعیاہ کے ہونتوں کو صاف اور خدا سے گفتگو کے لیے پاک کرنے کی خاطر ایک دہنے کوئلے سے چھوata تھا۔

☆ Uriel - لفظی مطلب "خدا کی آگ"۔ "لوک ریت" میں یہ سورج کا بادشاہ اور خدا کا شعلہ ہے۔ کیتوک روایت میں Uriel کو آتشیں تکوار لیے باعث عدن کے دروازے پر پھرہ دیتے ہوئے خیال کیا گیا۔

ابادون (Abbadon) ..... یونانی اپولیون کے لیے عبرانی نام جس کا لفظی مطلب "تباہ کرنے والا" ہے۔ عہد نامہ جدید کی کتاب مکاشفہ (10، 20) میں اس کا ذکر پاتال کے فرشتے کے طور پر آیا ہے جس نے شیطان کو ایک ہزار سال کے لیے باندھا۔ متعدد کتب میں ابادون کا ذکر ملتا ہے۔ ملٹن کی "Paradise Regained" میں ابادون ایک جگہ کا نام بتایا گیا۔ تیسرا صدی یسوسی کی کتاب "Acts of Thomas" میں ابادون ایک شیطان ہے۔ مصر پر بارش برسانے

کے لیے موی نے ابادون سے ہی مدد مانگی تھی۔ مختلف جگہوں پر ابادون موت اور تباہی کا فرشتہ، پاتال کا شیطان اور تحت الارض کے شیطانوں کا سردار بھی نظر آتا ہے۔

**ابدی ایل (Abdiel)**..... ابدی ایل کا نام پہلی مرتبہ 1- سلاطین..... بابل کی کتاب..... میں آیا ہے۔ یہ جلعاد کا رہنے والا قافی ہے۔ تاہم، بعد کی تاریخ اور ادب میں ابدی ایل ایک فرشتہ بن گیا اور اس کے نام کا مطلب ”خدا کا خادم“ ہے۔ جان ملشن کی ”پیراڈائز لاست“ میں ابدی ایل کے بارے میں نہایت مفصل بیان موجود ہے۔ ”پیراڈائز لاست“ خدا کے خلاف شیطان کی بغاوت کی کہانی ہے جس میں ایک ابدی ایل ہی ایسا فرشتہ ہے جو خدا سے وفادار رہا۔ اناطولی فرانس کی ”The Revolt of the Angels“ میں بھی ابدی ایل کا ذکر ہے، مگر اس کا نام بدل کر آرکیل ہو گیا۔

**ابراکس (Abraxas)**..... ابراکس مسیحی دور کی ابتدائی چند صدیوں کے دوران ابھرنے والی ایک قدیم مذہبی تحریک تھی (غناصیت سے نسلک) جس نے یہودیت، عیسائیت اور معاصر بہت پرستی (پاگان ازم) کو گھراوی میں متاثر کیا۔ اس کی مرکزی تعلیم یہ تھی کہ دنیا ایک شر انگیز دیوتا کی تخلیق ہے جس نے انسانی رو جوں کو طبعی اقلیم میں پھسادیا: ہمارا اصل گھر روح مطلق (پلیر و ما) ہے۔ لہذا ہمیں چاہیے کہ جسمانی مسروتوں کو تیاگ کر دن و اپس کی کوشش کریں۔ غناصیت کے ساتھ دو مختلف ہستیوں کا تعلق جوڑا جاتا ہے: *archons* اور *aeons*۔ اول الذکر اعلیٰ روحانی ہستیاں ہیں جو پلیر و ما میں رہتی ہیں۔ آرکنٹز شر انگیز نیم دیوتا نے تخلیق کیں؛ وہ اس دنیا کے حکمران ہیں اور بطور نگہبان عمل کرتے ہوئے چنگاریوں (انفرادی الونی جوہر) کو پلیر و ما میں واپس جانے سے روکتے ہیں تاہم، بعد کی قبائی (Cabalistic) فکر میں ابراکس سردار ایوں (aeon) کا لقب بن گیا۔

**ابلیس (Iblis)**..... یہودی- مسیحی- اسلامی روایت کے تمام مذاہب شیطان کی اصلیت

کے متعلق ایک جیسا تصور رکھتے ہیں..... کہ وہ ایک سرکش فرشتہ تھا جسے بہشت سے نکال دیا گیا۔ راندہ و رگار ہونے کے بعد شیطان نے انسانیت کو راہ راست سے بھٹکانے کا فریضہ اپنالیا۔ یہودیت اور یہیت میں شیطان نے خدا کے خلاف آسمان پر ایک بغاوت منظم کی اور اس کی قیادت سنگھاں۔ یقیناً اسے شکست ہوئی اور اپنے چیزوں کا روسیت بہشت بدر ہوا۔ اسلام میں یہ کہانی کچھ مختلف ہے (جو اسلام کے تصور ملائکہ سے متعلقہ باب میں دی گئی ہے)۔

اسلامی روایت کے مطابق تخلوقات کے تین الگ الگ سلسلے ہیں: ملائکہ جونوری ہیں، جنات جو ناری ہیں، اور انسان جو خاکی ہیں۔ سب سے پہلے فرشتے تخلیق ہوئے۔ جب خدا نے آدم کو بنایا تو فرشتوں کو اسے بجھہ کرنے کا حکم دیا۔ ابھی نے یہ حکم نہ مانا کیونکہ وہ خاک سے بننے ہوئے آدم کو فرشتوں سے کتر سمجھتا تھا۔ اس نافرمانی کی سزا کے طور پر اسے ایک جن میں تبدیل کر دیا گیا۔ بعد ازاں ابھی اور اس کے حامی دیگر فرشتوں کو ان کے مناصب سے ہٹا کر آسمان سے نکال دیا گیا۔ موخر الذکر بدر و حیں ہیں گے۔ قرآنی تعلیمات کے مطابق ابھی ابھی اولین غلط حرکت آدم اور حوا کو باش غدن میں ہٹکا تھا۔ قرآن میں یہ بھی کہا گیا ہے کہ روز حشر کو ابھی اور اس کے شکر جہنم و اصل ہوں گے۔

مسلمان صوفیانے ابھی کی نافرمانی کو خدا سے محبت پر محمول کیا اور کہا کہ وہ خدا کے سوا کسی اور جنز کو بجھہ کرنے پر تیار نہ تھا۔ بد الفاظاً دیگر آدم کو بجھہ کرنے کی صورت میں وہ خدا کا شریک تعلیم کر لیتا۔ اس تغیر کو روسے ابھی اپنی حرکت کے نتائج سے آگاہ تھا، لیکن اس نے خدا کے ساتھ محبت میں تخلص رکھنے کو ترجیح دی۔

**اپسرا (Apsara)**..... متعدد اعتراف سے اپرائیں فرشتوں کے روایتی مغربی تصور سے مختلف ہیں۔ مثلاً جنوبی ایشیا کی جل پر یوں کی حیثیت میں وہ جنس میں اپنی بے قابو سرگرمی کے لیے مشہور ترین ہیں۔ وہ آسمان یا درخوتی پر رہنے والے گندھروں کی محبوبائیں ہیں۔ وہ بہ آسانی روپ بدل لیتی اور نہانے کی شو قیمیں ہیں۔ اپرائیں آسمانی سورج کی گلکار یا رقصاص لڑکیاں بھی ہیں۔ شاید افلاکی گلکاروں کا کردار یہ انہیں فرشتوں کے ساتھ ملک کرتا ہے۔ ہندو مت کے قدیم



ہندو دیوتا شیوا اور پاروئی، فرشتوں کے درمیان گھرے ہوئے (1780ء)۔

ترین مذہبی صحائف دیدوں میں اپرائیس والکاریز (Valkyries) کا کردار ادا کرتے ہوئے میدان جنگ میں مرنے والے شجاع جنگجوؤں کو آسمان تک یجاتی ہیں۔ مگر والکاریز کے برعکس اپرائیس.... اپنی فطرت کے مطابق..... آسمان کی طرف جاتے ہوئے سور ماوں کو شہوت دلا کر اپنی جانب متوجہ کرتی ہیں۔ ہندو اسطوریات میں اپراؤں کو اکثر مرہاضوں کی توجہ منتشر کرنے کے لیے زمین پر بھیجا گیا، کیونکہ مرہاض اپنی تپیا کے باعث الہی حالت حاصل کر کے دیوتاؤں کے لیے خطرہ بن گئے تھے۔ چنانچہ وہ اس مفہوم میں فرشتوں جیسی ہیں کہ وہ دیوتاؤں کے ایسا پر فرائض انجام دیتی ہیں، اگرچہ فرائض بلاشبہ ملائکہ والے نہیں۔

اپولیون (Appolion)..... اپولیون کا لفظی مطلب "بناہ کرنے والا" ہے اور یہ دوزخ کی اتحاد کھائی کے فرشتے کی جانب اشارہ کرتا ہے۔ کتاب مرکاشخہ (11:1-9 اور 8:20) کے مطابق اپولیون اس کھائی کا دروازہ کھولتا اور انسانی چہروں والے مذہبی دل کو زمین پر لاتا ہے۔ یہ مذہبی دل ان انسانوں کو تکلیف پہنچاتا ہے "جن کی پیشانی پر خداوند کی مہربنت نہ ہو۔" مذہبی دل کے "بادشاہ" اپولیون نے بعد میں ایک زیادہ بڑا چیلنج قبول کیا..... شیطان کو قابو کر کے باندھنا اور ایک ہزار سال کے لیے جہنم کی کھائی میں پھینک دینا۔ اپولیون شیطان کو بند کر دیتا ہے تاکہ وہ ایک ہزار سال کا دور ختم ہونے تک اتوام کو فریب نہ دے (اس کے بعد وہ مختصر وقت کے لیے واپس آتا اور انسانی نوع کو دوبارہ درغلانے کی کوشش کرتا ہے۔ عبرانی میں اپولیون اپادون کے نام سے جاتا ہے، اور یونانی لوگ ریت میں وہ معزول کیا گیا سورج دیوتا اپا لو (اپا لو) ہے..... جو جہنم میں ایک ناگ فرشتہ بن کر رہتا ہے۔ لفظ اپولیون کا مطلب جہنم بھی بتایا گیا۔

اور املیک (Adramelech)..... (لفظی مطلب "آگ کا بادشاہ" یہ Throne طبقے میں شامل کیے گئے دو فرشتوں میں سے ایک ہے۔ اسے پالی دیوتا انو اور آسمونی مولوچ کے ساتھ بھی شناخت کیا گیا ہے۔

ارمیل (Uriel)..... لفظی مطلب "آگ کا خدا۔" شریعت سے باہر کی لوگ ریت میں



فرشتہ آرٹل، از گستاودورے (1866ء)۔

ایک فرشتہ۔ اسے سیراف، کروب، سورج کا نامب، خدا کا شعلہ، حضوری کا فرشتہ، دوزخ کا دربان، نجات کار بیس الملائکہ بھی کہا گیا۔ یہ نام غالباً پیغمبر ایاہ سے مشتق ہے۔

استاروت (Astaroth)..... استاروت/عستاروت یا عستاروت کی شناخت متعدد انداز

میں کی جاتی ہے۔ آرتھر دیٹ کی کتاب "The Book of Black Magic" میں استاروت معزول ہونے سے قبل "Encyclopedia of Spence" کے سلطے کا ایک بادشاہ تھا۔ "Thrones" کے "of Occultism" میں اسے سیرافیم کے سلطے سے جوڑا گیا۔

اسرافیل (Israfil) ..... اگرچہ قرآن مجید میں اسرافیل (لفظی مطلب "سوزاں") کا ذکر موجود نہیں لیکن یہ اسلام کے چار رئیس الملائکہ میں سے ایک ہے۔ دیگر تین میکائیل، جبرائیل اور عزرایل ہیں۔ اسرافیل بالخصوص روز قیامت کے فرشتے کی حیثیت میں جانا جاتا ہے جو مددوں کو جگانے کے لیے صور پھونکے گا۔ روایت کے مطابق وہ تہایت دراز قد ہے، اس کے پاؤں دنیا کے کناروں پر اور سرخدا کے تخت کے ستوتوں تک پہنچا ہوا ہے۔ یقچے دوزخ کے علاقوں پر نظر ڈالنے پر وہ ہمیشہ اداس ہو جاتا ہے (وہ روزانہ چھ مرتبہ ایسا کرتا ہے)۔ اس کے آنسو اگر خدا بہنے سے نہ رو کے تو وہ زمین کو ڈبو دیں۔

اسرافیل موسیقی کا فرشتہ بھی ہے۔ اس کے چار پر اور حسین چہرہ ہے۔ جسم پر متعدد چہرے ہیں بلکہ سارا جسم منہوں سے بھرا ہوا ہے جو ہزاروں مختلف زبانوں میں خدا کی حمد و شکر تے رہتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ خدا نے اس کی سانس سے ہزاروں دیگر فرشتے بنائے۔ کچھ روایات کے مطابق پہلی آیات کے نزول سے تین سال قبل اسرافیل آنحضرت کے قریبی ساتھی کی صورت میں مدد کرتا رہا۔

اسمودیکس (Asmodeus) ..... لفظی مطلب "سزا و جزا کا فرشتہ" یہ بالا صل ایک فارسی شیطان تھا اور بعد ازاں یہودی لوک ریت میں شامل ہو گیا اور "غصب ناک دشمن" کے طور پر جانا گیا۔ توبت کی کتاب میں ایک کہانی بتائی گئی ہے کہ اسمودیکس نے سارہ کے سات سابقہ دہوں کو مارا اور آنھوں کو بھی ہلاک کرنے کا منصوبہ بنایا جس کا نام تو ہیاس تھا۔ لیکن اس مرتبہ اسمودیکس کا میاب نہ ہو سکا کیونکہ رئیس الملائکہ رافیل اس کی حفاظت کر رہا تھا۔ رافیل نے اسمودیکس کو بالائی مصر میں جلاوطن کر دیا جہاں وہ ایک اور فرشتے کی زیر نگرانی رہنے کے بعد آخر کار جہنم واصل

ہوا۔ یہودی حکایت میں اسمودیس کو شیطان بارہلمون کا سر بتایا گیا۔ وہ قمار خانوں کا گلگران بھی ہے۔

اسور (Asura)..... اسور یا آسور جنوبی ایشیا میں شیطان کے لیے استعمال ہونے والی اصطلاح ہے۔ وہ ہندو مت میں "تسلیم یا فتح فرشتے" کا ہم مقام ہے۔ ہندوستان کی قدیم ترین تحریریوں "وید" میں اسور کی اصطلاح دیو (دیوتا) کے ساتھ متبدل طور پر استعمال ہوتی ہے جو دونوں دیوک معبد کے دیوتاؤں اور دیویوں کی جانب اشارہ کرتے ہیں۔ رامائن اور مہابھارت لکھنے کے عہد میں اسور کا مطلب شیطان لیا جانے لگا اور دیو صرف الہ کے معنوں میں استعمال ہونے لگا۔ پرانوں میں جسم کا ایک ہندو اسطوریات کے مطابق دیو اور اسور پیغمبر دا زما ہیں۔ یہودی سنتی روایات میں شیطان بغاوت کرنے پر ناکام ہوا اور دوزخ میں ڈالا گیا، جبکہ جنوبی ایشیائی اسطوریات میں اسور اکثر دنیا پر دھاوا بولتے، آسمان پر قبضہ جاتے اور دیووں کو نکال باہر کرتے ہیں۔ تب دیو کسی اعلیٰ دیوتا، مثلاً! وشنو یا شیو سے مدد مانگتے ہیں، وہ ظاہر ہوتا اور اسوروں کو واپس پاتال کی دنیا میں دھکیل کر دیو۔ اسور طاقت کا توازن دوبارہ قائم کرتا ہے۔

امن کا فرشتہ (Angel of Peace)..... یہودی روایت میں امن کا فرشتہ بے نام ہے۔ وہ حنوك کو آسمان کی سیر کروانے لے کر گیا۔ عہد نامہ بھی میں کے مطابق امن کا فرشتہ مرنے والے راست بازلوگوں کی روحوں کے لیے تحت اثر میں راہنمہ (Psychopomp) کا کردار ادا کرتا ہے۔ دیگر کہانیوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ امن کے فرشتے نے تخلیق انسان کی مخالفت کی اور خدا نے بطور سزا سے جلا دیا۔

ایشا سپنتا (Amesha Spenta)..... تقریباً 1000 قبل مسیح میں فارسی پیغمبر زرتشت نے فارسی مذهب کی اصل کثرت پرستی کو اولین وحدانیت میں بدلا۔ اگرچہ قدیم فارسی کثرت پرستی کے بارے میں بہت کم معلومات میسر ہیں، لیکن یہی طور پر کچھ پرانے دیوتاؤں کا رتبہ گھٹ گیا اور وہ

زرتشتی نظام میں بطور فرشتہ موجود ہے۔

یک اور بد کی کشکش کا کھیل زرتشتی نظریہ دنیا کا محور ہے۔ نور اور پالائی دنیا کا دیوتا اہورا مزدا (دانا آتا) اور اس کے فرشتے زریں دنیا اور تاریکی کے دیوتا انگرا میجو (اہرمن) کے ساتھ دائی جنگ میں مشغول ہیں۔ ہر ایک انسان کو اہورا مزدا اور فرشتوں کا ساتھ دینے کی ترغیب دی جاتی ہے۔ زرتشتی فرشتوں میں مقدس لافانی یا ایشا سپیخا مرکزی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان فرشتوں کے نام زرتشتیوں کے ہاں قابل قدر خیال کی جانے والی خصوصیات پر ہیں، اور عموماً رئیس الملائکہ کی تعداد چھ بتائی جاتی ہے: Vohu Manah (اچھی سوچ)؛ Armaiti (پاکیزگی)؛ Ameretat (پاکیزگی)؛



فارسی رئیس الملائکہ۔

(لاقانیت)؛ آشا (راتی)؛ Haurvatat (خوشحالی یا نجات)؛ Kshathra (طااقت یا اقتدار)۔ کبھی کبھی ساتویں فرشتے سروش (اطاعت) کا اضافہ بھی کیا جاتا ہے۔ زرتشت نے ان ہستیوں کو خود اہورا مزدا کے اوصاف قرار دیا۔ زرتشت کے مذہبی تجربے میں ایشا سپیخا نے ایک اہم کردار ادا کیا۔ 30 سال کی عمر میں اس نے ایک رویا میں Vohu Manah کو دیکھا جو عام انسان سے نوگناہ زیادہ قامت کے ساتھ ظاہر ہوا تھا۔ اس نے زرتشت سے سوال و جواب کیے اور پھر اس کی روح کو آسمان پر اہورا مزدا کے پاس لے گیا۔ اہورا مزدا فرشتوں کا دوبارہ لگائے بیخا تھا۔ اس نے پیغمبر کو مذہب کے حقیقی اصول سکھائے۔ بعد کے آٹھ برس کے دوران زرتشت نے رویا میں باقی کے تمام رئیس الملائکہ کو بھی دیکھا۔ ان تجربات نے اسے ایک مکمل مذہبی نظام بنانے کی اجازت دی۔

انکوپی اور سوکوپی (Incubi and Succubi)..... انسانوں کے ساتھ جماعت کرنے کے لئے انسانی صورت اختیار کرنے والی روحانی ہستیوں یا شیطانوں کا تصور بہت قدیم ہے۔ مغرب کی روایت میں اس حوالے سے قیاس آرائی کتاب پیدائش کی دو منحصر آیات (2:6 اور 4:6) پر مبنی ہے جہاں خدا کے بیٹوں اور انسانوں کی بیٹیوں کے جنسی تعلق کا ذکر کیا گیا۔ یہاں خدا کے بیٹوں سے فرشتے مراد یہ گئے۔ تاہم، صحیفے میں ان حرکات کو برائیں کہا گیا، لیکن روایتی تشریع کے مطابق خدا کے بیٹے اصل میں ترزیل یا فتنہ فرشتے ہیں۔ اس تفسیر نے انکوپی اور سوکوپی یا سوکوپی کے ان مفصل تصورات کے لیے باغی توجیہ فراہم کر دی جو بعد ازاں قرون وسطی میں شکل پذیر ہوئے۔

انکوپی خوبصورت مردوں کے بھیس میں عورتوں کو لبھاتا ہے، جبکہ سوکوپی کا کام خوبصورت عورت کا روپ بدل کر مردوں کو اپنی جانب راغب کرنا ہے۔ اگرچہ انکوپی خود تو بانجھ ہیں، لیکن وہ سوکوپی کے ذریعے مردوں سے حاصل کردہ جنم سے عورتوں کو حاملہ کر سکتے ہیں..... ایک ایسا عقیدہ جس نے کبھی کبھی خفیہ عشقیہ تعلق کے نتیجے میں ہونے والے حمل کی وضاحت پیش کی۔ اس وضاحت نے نہ صرف عورتوں کو بدکاری کے الزامات سے بچایا، بلکہ بچے کو بھی شیطان کی اولاد قرار دے کر قتل کیے جانے سے بچایا کیونکہ اسے مردے کے جنم سے جما خیال کیا گیا۔ یہ تو ضیحات ایسے معاشروں میں جنسی شہوانی خوابوں کی تفسیر میں بھی استعمال ہوئیں جہاں شہوت کی کسی بھی میں صورت کو شیطانی سمجھا جاتا تھا۔

اہرمن (Ahiman)..... یا انگر امینیو؛ زرتشتی شیطان اور یہودی۔ سیکھ۔ اسلامی سلسلہ مذاہب کے لیے شیطان کا نقش اولین۔ زرتشت کے نظریہ مذہب کا مرکزی موضوع نور کے دیوتا اہورا مزدا (دانا آقا) اور اس کے فرشتوں کی تاریکی کے دیوتا اہرمن (شرانگیز روح) کے ساتھ لڑائی ہے۔ زرتشت مت کی مذہبی روایات (جن کے مطابق خدا اور شیطان کے درمیان لڑائی کا فیصلہ پہلے ہی ہو چکا تھا) اس لڑائی میں کبھی ایک اور کبھی دوسرے فریق کا پڑا ابھاری دکھاتی ہیں۔ لوگوں کو نور کی قوتوں کا ساتھ دینے کے لیے کہا گیا اور ان کی آزمائش اچھے اور برے اعمال کو تول کر

کی جائے گی۔ آخر میں ایک حقیقتی جگ ہو گی جس میں اہرمن اور اس کے شکرتوں کو شکست ہو جائے گی۔ اس کے بعد زمین نیا جنم لے گی، برے لوگ تباہ ہو جائیں گے اور راست باز دوبارہ جی انھیں گے۔ شیطان کی پیدائش کے بیان کے معاملے میں زرتشت مت دیگر وحدانیت پرست مذاہب سے مختلف ہے۔ یہودیت، عیسائیت اور اسلام نے شیطان کو جنت سے نکالا ہوا، راندہ درگاہ فرشتے بیان کیا جس نے خدا کے حکم کی خلاف ورزی یا اس کے خلاف بغاوت کی تھی۔ دوسری طرف ابتدائی زرتشتی یقین رکھتے تھے کہ اہرمن اہورا مزدا کا ہم رتبہ تھا اور اس نے اہورا مزدا کے ساتھ مل کر کائنات بنائی؛ اسی لیے دنیا نیکی اور بدی کا ملغوب ہے۔ بعد کے مفکرین نے رائے دی کہ دو ہستیاں جڑواں تھیں اور انہوں نے ژروان (بے حد و دوقت) کو جنم دیا۔ اہرمن زیادہ تخلیقی تھیں۔ اس کی شرائیں تخلیقات ہیں اس کے بھائی کی خیرانگیز تخلیقات کا جواب تھیں۔ مثلاً اہورا مزدا نے زندگی تخلیق کی تو اہرمن نے جواب میں موت تخلیق کر دی۔ اس نے بھائی کے ریس الملاں کے آشائے جواب میں شیطان دروج (جھوٹ) بنایا۔



مکر اتا ہوا، کھلنڈ را ایوس از ما سیکل اسنجلو (99-1598ء)۔

ایروک (Eros)..... عظیم وحدانیت پرست مذاہب یعنی زرتشت مت، یہودیت، عیسائیت

### فرشتوں کی تاریخ

اور اسلام میں فرشتوں کو خدا کے قاصد خیال کیا گیا۔ اس کے بعد کثرت پرست نماہب میں دیوتا اور دیویاں بذات خود پیغام برداروں کا کردار ادا کرتے ہوئے ملتے ہیں۔ ابتدائی وحدت قاصد فرائض انجام دیتے تھے، جبکہ کچھ کمتر دیوتا کسی نہ کسی حوالے سے بعد کے فرشتوں کے لیے بنیادی ڈھانچے بن گئے۔ ان نقبوں میں سے ایک یونانی دیوتا ایروس تھا جو کیوپیڈی کی بدی ہوتی تھیں تھا۔ کیوپیڈ کی طرح ایروس بھی پروں سے اڑتا اور تیر مارتا تھا۔ البتہ ایروس کے تیروں سے ہونے والے جذبات نسبتاً زیادہ شہوانی تھے۔ آرٹ میں ایروس کو ایک نوجوان، خوبصورت اور کھلندڑے مرد کی صورت میں دکھایا گیا۔ اس نے ہیلیبیائی عبد کے بعد ہی کمن کیوپیڈ جیسی بھل کی گئی۔

ایری بھل (Ariel).....لفظی مطلب "خدا کا شیر"۔ بائل کی کتاب عزر اور "The Key of Solomon" میں بھی اس کا ذکر بطور فرشتہ آیا ہے۔ نیز یہودی صوفیوں کے ہاں ایری بھل یہ خلم کا ایک شاعرانہ نام تھا۔ کچھ باطنی فرقوں کی تحریروں میں ایری بھل ہواوں کا تیرا آرکن (حکمران) ہے۔ قطبی Sophia کے مطابق ایری بھل زیریں دنیا میں سزا میں دینے کا نگران ہے، جبکہ عملی قبائل میں اسے Virtues کے سلسلے میں سے ایک بتایا گیا۔ شیکسپیر نے "The Tempest" میں ایری بھل کا ذکر کیا۔ یسوعیہ (33:7) میں مذکور ایری بھل اور ایری بھل کے درمیان تعلق کی تواندہی بھی کی گئی۔

انجلوس (Angelos).....Angel کا اصل مأخذ لفظ Angelos ایک یونانی لفظ ہے جس کا مطلب قاصد بنتا ہے۔ یہودیوں کی بہت سی آبادیاں ارض مقدس سے باہر (دوسری صدی قبل مسیح) بکھری ہونے کے باعث عبرانی صحائف کا معاصر، ہمہ گیر زبان میں ترجمہ کرنے کا فیصلہ کیا گیا۔ سکندر اعظم کی فتوحات کے باعث یہ زبان یونانی تھی۔ فرشتہ کے لیے عبرانی لفظ Malakh (آسمانی قاصد) ہے جو عربی میں ملائکہ بن گیا۔ مترجمین نے غالباً انجلوس (عام قاصد) اور

(یونانی محافظ روح جو فرد کو نیکی یا بدی کی جانب مائل کر سکتی تھی) دونوں ہی مراد یہے۔ daimon کے تصور کی وجہی گی کے باعث متجمین نے اشجوں کا استعمال بہتر سمجھا۔ تاہم، لفظ daimon شبت مفہوم کھو بیٹھا اور انگریزی لفظ demon کا ماغذہ ہے۔ daimon

ایون (Aeon)..... قدیم مذہبی نظام فکر غناطیت میں ایون اعلیٰ روحانی ہستیاں ہیں۔ غناطیوں کے مطابق پلیر و مایعنی روح مطلق سے صادر ہونے والی اولین ہستیوں میں ایون بھی شامل تھے۔ ایون کی درست تعداد بتانا مشکل ہے۔ البتہ انہیں پندرہ جوڑوں (کل 30) میں تصور کیا جاتا ہے۔ گہرائی اور خاموشی سے لے کر خواہش (Theletos) اور دانش (Sophia) تک۔ غناطی Basilides کے مطابق 365 ایون موجود تھے۔ تاہم، دیگر کتب میں ان کی تعداد آٹھ بارہ یا 24 بھی ملتی ہے۔

براونیز (Brownies)..... یہ پریوں کی ایک قسم ہیں۔ روایت کے مطابق ان کا مسکن سکات لینڈ اور شمالی و مشرقی انگلینڈ میں ہے۔ انہیں booka (bwca) کے نام سے بھی جانا جاتا ہے۔ ایک جدید مصنف کی رائے میں وہ ساری دنیا میں ملتے ہیں۔ ڈنمارک میں ان کا نام Nis، روس میں Domovoi، شمالی افریقہ میں Yumboes اور چین میں Chao Phum Phi ہے۔ ان کا قد تقریباً تین فٹ، کان نوک دار، رنگ نسواری اور لباس بھی نسواری بیان کیا گیا۔ عموماً وہ نہایت مہریان ہستیاں ہیں اور اپنے اپنائے ہوئے انسانوں کے گھر اور کھیتوں کا خیال رکھتی ہیں۔ انہیں مہریان ہستیاں ہیں اور اپنے اپنائے ہوئے انسانوں کے مطابق مرغ انسانوں کو شینے یعنی رات کو جامنے والی مخلوق بتایا جاتا ہے۔ ایک لوک کہانی کے مطابق مرغ انسانوں کو جگانے کے لیے نہیں بلکہ براونیز کو روانگی کا وقت بتانے کی خاطر اذان دیتا ہے۔ مدعاگار روچیں ہونے کی وجہ سے گھر بلو براونیز کو دودھ اور روٹیاں پیش کرنے کی روایت رہی ہے۔ یہ کام نہایت احتیاط کے ساتھ کرنا ضروری ہے، کیونکہ لوک ریت کے مطابق یہ مخلوق نذر کی گئی کسی شے سے ناراض ہو سکتی ہے۔ یہ مخصوص وصف مختلف طریقوں سے واضح کیا گیا: جیسے یہ کہ براونیز کو خداوند نے آدم کی مخلکات آسان کرنے کے لیے مقرر کیا تھا۔ ایک اور تھیوری کے مطابق براونیز کا ماغذہ

## فرشتوں کی تاریخ

برطانوی تاریخ کے اس دور میں ہے جب مقامی باشندے روٹی اور کپڑوں کے لیے حکمران کیلئوں کی خدمت کیا کرتے تھے۔ احساس غیرت کے باعث وہ لوگ صرف اس انداز میں ادائیگی وصول کرتے تھے کہ زرخیز ملازم نہ قرار پائیں۔

بعلو بب (Beelzebub)..... یہ فرشتہ عہد نامہ جدید میں متعدد مرتبہ نظر آتا ہے، اور عہد نامہ عقیق میں صرف ایک مرتبہ۔ نام کا اصل ماغذہ معلوم نہیں۔ بعلو بب سر زمین کنھان میں رہنے والے اور بہت سے دیوتاؤں کی طرح یہودیوں کی آمد پر شیطان بن گئے۔ یہودیوں نے نفرت کے ساتھ اسے ”بعلو بب، بکھیوں کا خداوند“ کہا جو فلسطین کے شہر اکرون میں بکھیوں کو بیدا اور کنڑوں کرتا تھا۔ وہ بالا صل کنعلی مسجد میں سردار دیوتا تھا۔ عہد نامہ جدید میں اس کا نام صرف بطور شیطان ہی آتا ہے۔ فرانسیسیوں نے اسے شیطانوں کا بادشاہ کہا۔

بودھستو (Bodhisattva)..... مشرق کے ایک اہم مذہب بدھ مت میں تعلیم دی گئی ہے کہ مذہبی زندگی کا حتمی مقصد جنم مرن کے چکر (سماں) سے نجات پا کر نروان (مطلق سرست) کی حالت تک پہنچنا ہے۔ بدھ مت کے بانی گوم بده نے تعلیم دی کہ انسانوں کو جنم مرن کے چکر سے نکلنے کے لیے اپنی روحانی صلاحیتوں پر انحصار کرنا چاہیے۔ اس کی ابتدائی تعلیمات میں فرشتے یا فرشتہ صفت مخلوقات نہیں ملتیں۔ اس کے پیروکاروں نے تخلی سے زیادہ کام لیا۔ بالخصوص بدھ مت کی تحریرواد اور مہایاں شاخوں میں تقسیم کے بعد موخر الذکر میں مابعد الطیبیعیاتی قیاس آرائی کو تیزی سے فروغ ملا اور نیتیجتاً فرشتہ نامہ دگارہستیاں متعارف ہوئیں۔ مہایاںی بودھیوں نے بودھستو کا تصور متعارف کروانے کے ذریعہ خود کو تحریروادیوں سے میز کیا۔ بودھستو (دانش مند بستی) ایسی ہستی ہے جس نے نروان کی راہ پر پہلی منزل طے کری ہو، لیکن دکھڑوہ انسانیت کے لیے جذبہ ہمدردی کے باعث نروان کو موخر کر کے دنیا میں ہی رہنے اور دوسروں کو حصول نجات میں مدد دینے کی راہ اختیار کی ہو۔ بودھستو زمینی اور خالصتاً روحانی دنیا کے درمیان کسی جگہ اپنی خود تخلیق کی ہوئی اقلیم میں رہتا ہے اور مادے کی حدود سے ماروا ہو جاتا ہے۔ وہ ذاتی روحانی قوت کے ذریعے

دوسروں کو بھی اپنی اقلیم میں لانے کے لیے مدد دیتا ہے۔ مہماں بودھیوں کی مذہبی تحریروں کے مطابق ہر ایک بودھتو ہر لحاظ سے تمام ہستیوں کی مدد کا تھبیہ کرتا ہے.....” تمام خلوقات جو بھی حاصل کرنا چاہیں گی میں اس کے حصول میں ان کی معاونت کروں گا.... فیاضی کی تیکی میری مددگار نہیں..... میں فیاضی کا مددگار ہوں۔ نہ ہی فانی پن، صبر، ہمت، مراقبہ اور دانتائی کی صفات میری مدد کرتی ہیں..... بلکہ میں ان کی مدد کرتا ہوں۔ بودھتو کے کمالات مجھے سہارا نہیں دیتے، بلکہ میں ان کا سہارا ہوں.....” بودھتو کے دس کمالات (پارتا) میں اوپر مذکور چھے کمالات شامل ہیں۔ دیگر جھبہوں پر مزید چار کمالات کا بھی ذکر ہے: انسانوں کو ان کی متنوع شخصیات، صورت حالات، تین، قوت اور علم کے مطابق نجات تک لیجانے کے درست ذرائع جانے میں مہارت۔ ان دس کمالات کے علاوہ مندرجہ ذیل اوصاف بھی بودھتو سے منسوب کیے جاتے ہیں۔ مغربی دنیا میں فرشتوں کے ساتھ یہ اوصاف مسلک کیے جانے کی روایت موجود ہے۔ بودھتو دس طریقوں سے طاقت حاصل کرتا ہے: وہ اپنا جسم اور زندگی تو چھوڑ سکتا ہے لیکن راست بازی کا اصول نہیں؛ وہ انکاری کے ساتھ جھلتا ہے، لیکن اشتعت وقت غرور نہیں کرتا؛ وہ کمزور سے ہمدردی رکھتا ہے اور انہیں ہاپنڈ نہیں کرتا؛ وہ بھوکوں کو بہترین کھانا دیتا ہے؛ وہ خوف کے ماروں کو تحفظ دیتا ہے؛ وہ بیماروں کو صحت مند ہونے میں مدد دیتا ہے؛ وہ غریب کو اپنے خزانوں سے خوش کرتا ہے؛ وہ بدهی کی زیارت گاہوں کی مرمت کر دیتا ہے؛ وہ تمام ہستیوں کو اپنی باتوں سے خوش کرتا ہے؛ وہ فلکت زدہ لوگوں کے ساتھ اپنی دولت باشنا ہے؛ وہ تحکیے ماندے لوگوں کا بوجھ اٹھاتا ہے۔ فرشتوں کی ہی طرح بودھتوں کی تعداد بھی کافی زیادہ ہے اور ہر بودھتو اپنے مخصوص نام سے پہچانا جاتا ہے: اولوکتھیشور (ہمدردانہ نگاہ نیچے ڈالنے والا)، ایتا بھ (لامحمد و نور) اور منجوسری (خوبصورت آقا)۔ کسی مخصوص بودھتو سے عقیدت کو نوآموز بودھیوں کے لیے نجات کا راستہ مانا جاتا تھا۔

**بیلفیگور (Belphegor)**..... یہ یہودیت اور عیسائیت میں فرشتوں کے نو مراتب میں تیرے مرتبے (Principalities) کا ایک فرشتہ ہوا کرتا تھا۔ بعد ازاں وہ قدیم موآب میں نشاط پرستی کا دیوتا بن گیا۔ جہنم میں بیلفیگور جدت طرازی کا شیطان ہے۔ پکارے جانے پر وہ ایک

### فرشتوں کی تاریخ

جو ان عورت کے روپ میں ظاہر ہوتا ہے۔ ایک کہانی کے مطابق دوزخ کے فرشتے یہ سن کر بہت پریشان ہوئے کہ انسان زمین پر شادی کر کے خوش و خرم زندگی گزارتے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے بیلفیور کو تحقیق کرنے بھیجا، لیکن جلد ہی پتا چلا کہ یہ افواہ بے بنیاد تھی۔

**بیلی ایل (Beliel)**..... بیلی ایل ایک مرد و فرشتہ تھا جو *Jacobus de Teramo* میں سیمان کے سامنے ظاہر ہوتا اور رقص کرتا ہے۔ کرنتھیوں میں بیلی ایل اس وقت شیطان کا روپ دھار لیتا ہے جب پال سوال کرتا ہے کہ یہو عیسیٰ اور بیلی ایل کیے متفق ہو سکتے ہیں۔ وکرہ ہیو گوا اور جان ملش نے یہ کردار استعمال کیا۔

**پاورز (Powers)**..... خدا کے تخلیق کردہ فرشتوں کا پہلا درجہ جن کا کام دنیا پر شیطانوں کو غالب آنے سے روکنا ہے۔ وہ پہلے اور دوسرے آسمان کے درمیان رہتے اور شیطانوں کی دراندازی پر نظر رکھتے ہیں۔ وہ ہماری روحوں کو شر سے بچاتے اور خدا کے وزراؤ کے طور پر عمل کرتے ہوئے دنیا میں برائی کا بدلہ لیتے ہیں۔ *Camael* کو اس درجے کا سردار مانا جاتا ہے۔

**پرنسپلیٹر (Principalities)**..... فرشتوں کے دستے جو مذہب کی حفاظت کرتے ہیں۔ ڈالوئی سینس کے بیان کردہ سلسلہ مراتب میں وہ ساتویں درجے پر آتے ہیں، رئیس الملائکہ سے اوپر۔ پرنسپلیٹر زمینی قبائل کو اپنے عقیدے پر عمل کرنے اور اسے فروع دینے کی قوت عطا کرتے ہیں۔ دوسری صدی عیسوی میں مرتب کیے گئے "Epistle to the Trolls" میں شہید سینٹ اگن سینس نے "پرنسپلیٹر کے سلسلے" کا ذکر کیا۔

**تحاناٹوس (Thanatos)**..... یونانی دیوتا تھاناٹوس رات (نائکس - Nyx) کا بیٹا اور نیند (ہپاٹس) کا بھائی تھا۔ وہ انسانوں کے پاس اس وقت آتا ہے جب انہیں دیا گیا وقت پورا ہو جائے، اور انہیں پاتال (ہیڈز) میں ساتھ لے کر جاتا ہے۔ دیوتاؤں کے قاصد کی حیثیت میں

تحاناؤں کو پروں کے ساتھ دکھایا گیا۔ اسے یوتانی ملک الموت سمجھنا چاہیے۔

**تھر و نز (Thrones)**..... متعدد آنکھوں والے فرشتے جو ڈالیونی سینکس کے بیان کردہ نظام میں تیسرا درجے کے فرشتوں میں شامل ہیں۔ وہ انصاف کے فرشتے ہیں اور خدا کے فیصلوں کو عملی جامہ پہنانا انہی کا کام ہے۔ ڈالیونی سینکس اسی کے حوالے سے کہتا ہے: ”خدا ہم پر اس کا انصاف نازل کرے۔“ تھر و نز کو آتشیں پہلوں کی صورت میں بیان کیا گیا۔ بلاشبہ اس بیان کی بنیاد پیغمبر حضرت ایل کے دیے ہوئے بیانات پر ہے (حزتی ایل، 1:13، 13:1)۔ راقیل تھر و نز کا سردار ہے۔

**ٹرولز (Trolls)**..... مہبیب، خوفناک پری نما مخلوقات جن پر جرمی اور سیندے نیویا میں یقین کیا جاتا ہے۔ وہ احمق، بالدار اور انسانوں کے علاوہ دیگر پریوں اور پرستوں سے بھی نفرت کرتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ انسانوں اور جانوروں پر پھر پھینکنا ان کا مشغله ہے۔ اچانک مسلسل بھی کے دورے بھی انہی کی وجہ سے پڑتے ہیں۔ روایتی لوک ریت انہیں ناخوٹگوار بتاتی ہے، لیکن شیطانی نہیں۔ مقبول ترین متعلقہ کہانیوں میں وہ پلوں یا دروں کی نگرانی کرتے اور گزرنے والوں کو ڈراتے ہیں۔

**ٹریفک کے فرشتے (Traffic Angels)**..... ٹریفک کے فرشتوں کی اصطلاح ان ڈرائیوروں کے متعدد بیانات کا حوالہ رکھتی ہے جنہیں محافظ فرشتوں نے مجذراتہ طور پر بچالیا۔ غبی آواز پر کسی ڈرائیور کا ایک دم رک جانا یا لین تبدیل کرنا اس کی جان فتح جانے کا باعث بنا۔

**جبرائیل (Gabriel)**..... عبرانی روایت میں مذکور چار رسمی الملائکہ میں سے ایک۔ یہودی، عیسائی اور اسلامی مذہبی روایت میں اسے اعلیٰ ترین رتبے کے حامل دو فرشتوں میں سے ایک سمجھا جاتا ہے۔ عہد نامہ عقیق میں بیکارائیل کے علاوہ صرف جبرائیل کا نام ملتا ہے۔ لفظ جبرائیل کا لفظی مطلب ہے ”خدا میری طاقت ہے۔“ یہ کالدی لفظ بالی اسیری سے قبل یہودیوں کو



### رئیس الملائکہ۔

معلوم نہیں تھا۔ پارسیوں کے 119 فرشتوں کی اصل فہرست میں جبرائیل کا نام موجود نہیں۔ لفظ کے سو میری مأخذ کا مطلب حاکم یا چلانے والا بنتا ہے۔ پروں کے 140 جوڑوں والا جبرائیل باغ عدن کا حاکم اور کروہیم کا منتظم اعلیٰ ہے۔ وہ ”بشارت“ اور ”حیات نو“ کا فرشتہ ہے، اور رحم، انتقام، موت اور مکاشفہ کا فرشتہ بھی۔

روایت کے مطابق جبرائیل ساتویں آسمان پر خدا کی بائیں طرف بیٹھتا ہے۔ وہ واحد ایسا بے مثال رئیس الملائکہ ہے جو مؤنث بتایا گیا۔ جبرائیل کا بنیادی طور پر مؤنث کردار اس لوک ریت سے بھی تصدیق شدہ ہے کہ وہ سرکش روح کو بہشت میں سے باہر لاتا اور اس کی ماں کے رحم میں نو

ماہ گزارنے کے دوران اسے ہدایات دیتا رہتا ہے۔ اسلامی روایت میں جبرائیل (یا جبریل)

حضرت محمد پر خدا کی وحی لے کر آیا۔ مسلمان جبریل کو روحِ امین مانتے ہیں، لیکن اسے مونث ہرگز  
نہیں سمجھتے۔ (مزید دیکھیں "جبریل یا جبریل") یہودی روایت میں دعویٰ کیا جاتا ہے کہ یہ جبرائیل  
ہی تھا جس نے سدوم اور عموراہ جیسے گناہ کار شہروں کو تباہ کیا۔ تالود کے مطابق جبرائیل نے ملکہ  
وشتی کو بادشاہ اہاسوس اور اس کے مہمانوں کے سامنے برہنہ ہو کر آنے سے روکا تاکہ وہ آسٹر کی  
جگہ پر ملکہ منتخب ہو سکے۔ اسلامی روایت کے مطابق جب جبرائیل کے گھوڑے کے سوں کے  
ثناں سے خاک لے کر سنہری مچھڑے کے منہ میں چھکلی گئی تو وہ یکدم جی اٹھا۔ جو آن آف  
آرک کا کہنا تھا کہ جبرائیل نے اسے شاہ فرانس کی رہنمائی کرنے کو کہا ہے۔ عیسائی آرٹ میں  
جبرائیل کی متعدد ہیں ملکی ہیں۔

**جبریل یا جبریل (Djibril)**..... اسلام میں جبرائیل یا گابریل کے نام کی بدلتی ہوئی  
صورت جبرائیل کو احران جبرائیل علیہ السلام لکھا جاتا ہے۔ اس رئیس الملائکہ کے بڑے بڑے سفید  
پر ہیں اور ان کی آنکھوں کے درمیان میں "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْرَّسُولِ اللَّهُ" کے الفاظ کتندہ ہیں۔ یہی  
فرشتہ آنحضرت کے پاس وحی لے کر آیا اور آپ کو براق پر بٹھا کر بیت المقدس لے کر گیا۔ آپ  
دہاں سے ایک طلائی سیڑھی پر چڑھ کر آسمانوں پر تشریف لے گئے اور راستے میں حضرت عیسیٰ،  
حضرت اوریں، حضرت آدم، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ اور میکائیل سے ملاقات کی۔ اسلامی  
اسطورہ میں حضرت جبریل کے کم از کم چھ سو پر ہیں اور سورج ان کی پیشانی پر جڑا ہے۔ یہ بھی کہا  
جاتا ہے کہ بہشت سے نکالے جانے کے بعد آدم کو جبریل نے ہی مدد دی تھی۔ انہوں نے آدم کو  
فون سکھائے اور کہ لایا، جہاں رسومِ حج سے روشناس کروایا۔ فارسی روایت میں حضرت جبریل  
سرودش کے نام سے جانے جاتے ہیں، یعنی "پیغام لانے والا" اسے بہرام یعنی "تمام فرشتوں  
سے زیادہ طاقتور کا القب بھی دیا گیا۔

**جن (Jinn)**..... اسلام کے مطابق جن (لفظی مطلب "چھپا ہوا") نظر نہ آنے والی ناری

روحیں ہیں جنہیں آدم سے دو ہزار سال پہلے تخلیق کیا گیا۔ اسلامی مفکرین جنات کے تمدن درجے بیان کرتے ہیں: فرشتے، جنات اور انسان۔ نور سے بنائے گئے فرشتے خدا سے قریب ترین ہیں۔ فرشتوں اور انسانیت کے درمیان وسیلہ کا کام دینے والے جنات ایک اطیف مادے یا اشیوی اقلیم میں رہتے ہیں۔ انسانوں کی طرح وہ بھی ذہانت اور آزاد ارادہ رکھتے ہیں۔ لہذا ان کی نجات ممکن ہے۔ اسی لیے قرآن میں کئی جگہوں پر جن و انس و نبیوں کو مخاطب کیا گیا۔ اسلامی روایت کے مطابق جنات کے ایک نو لے نے رسول اللہ کو قرآن کی تلاوت فرماتے ساتھ ایمان لے آئے۔ جس جگہ آپ نے جنات کے قائدین سے ملاقات کی اور ان سے بیعت لی، بعد ازاں وہاں ایک مسجد تعمیر کی گئی۔

اسلام کا شیطان ابلیس آدم کو سمجھے سے انکار پر فرشتے سے جن بنا۔ ابلیس اور دیگر ہم خیال فرشتوں کو ان کے عہدوں سے بر طرف کر دیا گیا۔ ابلیس اور جنات بہشت بدر ہوئے اور بعد میں بدر و حسین بن گئے (ان میں ابلیس کے کچھ بیٹے بھی شامل تھے) خدا کی حضوری سے نکالے جانے پر سابقہ فرشتوں نے برائی کی راہ اپنائی۔ الف لیلہ ولیلہ میں انسانوں کے دوست جن کی ایک مثال ملتی ہے۔ اللہ دین اپنا جادوئی چراغ رکڑ کر اسے ظاہر کرتا ہے۔

### حضوری کا فرشتہ (Angel of Presence)..... حضوری کا فرشتہ متنوع اور غیر مخصوص

کرداروں میں ذکھائی دیتا ہے۔ مثلاً کتاب یوبل (Books of Jubilees) کے مطابق حضوری کے فرشتے نے موسیٰ کو مکاشفہ بتایا۔ اگرچہ تعداد میں تغیر ملتا ہے، لیکن روایت کے مطابق ان کی تعداد بارہ ہے۔ ولیم بلیک نے اپنی نظم "ملشن" میں حضوری کے سات فرشتوں کا ذکر کیا۔

**حافظہ (Hafaza)**..... حفاظ اسلامی فرشتے ہیں جو انسانوں کو جنات اور دیگر بدر و حسین سے محفوظ رکھتے ہیں۔ روایت کے مطابق ہر شخص کے ساتھ چار حفاظہ ہیں۔ دو دن کے وقت اور دو رات کو پھرہ دیتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ لوگ جب ت پے کے وقت سب سے زیادہ غیر محفوظ رہتے ہیں، کیونکہ ان اوقات میں پھرے داروں کی شفت میں تبدیل کے ہونے کے باعث جنات ایک

دم حملہ کرتے ہیں۔ یہ چار فرشتے انسان کے نیک اور بد اعمال کا ریکارڈ بھی رکھتے ہیں۔ روز قیامت یہ اعمال نامہ بطور ثبوت استعمال ہو گا۔

حوریں (Houris)..... حوریں خوبصورت آسمانی دشیزائیں ہیں جو جنت میں اہل ایمان کے لیے بطور انعام تخلیق کی گئی ہیں۔ مغفرت یافتہ لوگوں کی ان رفیقاوں کا ذکر قرآن مجید میں تعدد جگہوں پر آیا ہے۔ کچھ مفسرین کے خیال میں یہ وفور جذبات کی علامت ہیں۔ ہندو مت میں اپرائیں ان کی ہم مقام ہیں۔

خداوند کا فرشتہ (Angel of the Lord)..... یہودی۔ عیسائی صحائف میں خداوند کے فرشتے کا ذکر اکثر ملتا ہے۔ بالکل کے ابتدائی صفات میں خدا کی موجودگی کا حوالہ دینے کے لیے عموماً یہی اصطلاح استعمال ہوتی۔ دیگر مواقع پر خداوند کا فرشتہ سے مراد کوئی مخصوص فرشتہ ہے، جیسے میکائیل یا جبرائیل۔ کچھ جگہوں پر وہ موت کا فرشتہ بھی ہے۔

دیو (Devas)..... ”دیو“ کی اصطلاح کے دو مختلف مطلب ہیں اور دونوں کا تعلق معاصر علم الملائکہ سے ہوتا ہے۔ پہلے مفہوم میں دیو ہندو مت اور بدھ مت کے نام دیوتا ہیں۔ دوسرے مفہوم میں دیو وحدت الوجود (Theosophy) کی فرشتہ نما ہستیاں ہیں جنہوں نے معاصر نئے عہد کی یادِ الطیبیاتی ثقافت کے نظریہ دنیا سے مطابقت اختیار کر لی۔

ہندو اور بدھ مت کے دیو: تقریباً 1500-1000 قبل مسیح میں ہندو رپیوں کے ایک گروہ نے شہابی کو ہستائی دروں کے راستے ہندوستان پر حملہ کیا اور اصل تہذیب کے تمام ریکارڈ زباہ کرتے ہوئے شہابی ہندوستان میں بودو پاٹ انتیار کی۔ ان حملہ آوروں یعنی آریاؤں کا نظریہ دنیا بعد ازاں ہندو مت کی صورت اختیار کرنے والے نکتہ نظر سے بہت مختلف تھا۔ دیگر تبدیلیوں کے علاوہ دیوک عبادت خانے کے مرکزی دیوتاؤں کی جگہ نئے دیوتا لائے گئے۔ تاہم، سابقہ روایات کو برقرار رکھنے کے لیے ہندو مت کے رجحان کے باعث دیوک دیوتاؤں نے کمتر درجے کے نام

دیوتاؤں کی صورت میں خود کو قائم رکھا، جنہیں دیو کا نام دیا گیا۔ پرانوں جیسے ہندو صحائف میں دیووں کا تصور مغرب کے فرشتوں کے مقابلے میں کہیں زیادہ پہچھاہ ہے۔ باس ہم سچھ دیو کسی کبھی اعلیٰ دیوتاؤں کے لیے قاصد کے فرائض انجام دینے کے باعث فرشتوں جیسے نظر آتے ہیں۔ دوسری طرف ابتدائی بدھ مت نے ویدک بٹ خانے کے قدیم مہبودوں پر یقین قائم کھا لیکن نروان کے حصول میں ان کے کردار سے انکار کیا۔ چنانچہ (بعد کے ہندو مت کی طرح) ویدک دیوتا اور دیویاں بودھی فکر اور اسطوریات میں ایک ایسا کردار ادا کرنے لگے جس کا موازنہ مغرب کے فرشتوں کے ساتھ کیا جا سکتا ہے۔

نئے دور کے دیو: بالخصوص کئی دیووں کو فطرت کی قوتوں کے ساتھ منسوب کیے جانے کے باعث انیسویں صدی میں ”دیو“ کی اصطلاح اسی روحانی مخلوقات کے لیے استعمال کی گئی جنہیں ظاہری دنیا پر قادر اور اس کا خالق سمجھا جاتا تھا۔ وجدانیت پرستوں (Theosophists) نے یہ بھی اصرار کیا کہ مشرق کے دیو مغرب کے فرشتوں ہیسے تھے، لیکن ان کے وظائف کہیں زیادہ تھے۔ بالخصوص دیوفطری قوتوں کی گمراہی کرتے ہیں اور طبعی میدان کے ساتھ ساتھ اندر وہی میدانوں میں بھی اشکال بنانے کے ذمہ دار ہیں۔ اس تصوری کے مطابق روحانی ارتقا کی دو الگ الگ راہیں موجود ہیں۔ ایک سلسلہ معدنیات، حیوان اور انسان سے ہوتا ہوا آگے جاتا ہے۔ دوسری سلسلہ ارواح عناصر کا ہے جو پریوں سے ہوتا ہوا فرشتوں (دیووں) تک اور آگے جاتا ہے۔ دیووں والے سلسلے میں موجود ہستیاں اشکال تخلیق کرنے کی ذمہ دار ہیں جس کے باعث دیگر ہستیوں کو روحانی ترقی پانے میں مدد ملتی ہے۔

دیو ہر وقت ہمارے ارڈ گر در گرم رہتے ہیں۔ اس کی وضاحت ارتعاش کی مختلف شرحوں سے ہوتی ہے: دیو عموماً ہمیں دکھائی نہیں دیتے کیونکہ وہ ارتعاشات کی ایک ناقابل اور اک شرح پر وجود رکھتے ہیں۔ جیسے ایک کتے کی ہائی چیخ آوازیں جو انسانی کانوں کے لیے قابل تمیز نہیں۔

**دیو داہی (Devadasi)** ..... دیو داہی یا دیوی داہی کا لفظی مطلب دیو یا دیوی کی خادمہ ہے۔ جنیادی طور پر اس سے ناچنے والی لڑکیاں مراد ہیں جو ہندو مندوں کے ساتھ مسلک تھیں۔

بعد میں یہ اصطلاح فاختہ یا کبی کی متراویں بن گئی کیونکہ متدروں میں جسم فروشی ہوا کرتی تھی۔ آسمانی رقصاؤں کو بھی دیوداوسی کہتے ہیں اور یہ اپسرا کی ہم معنی ہے۔

**ڈوبیل (Dubbiel)** ..... فارس کا سرپرست یا محافظ فرشتہ۔ قدیم دور میں ہر قوم کا مقدر اس کے نمائندہ محافظ فرشتے کے افعال سے تعین ہوتا تھا۔ فرشتے خدا کا تقرب حاصل کرنے کی خاطر آپس میں جنگ و جدل کرتے اور یوں زیر بحث قوموں کے مقدر کا فیصلہ ہوتا تھا۔ ایک مرتبہ اسرائیل کا محافظ فرشتہ جبراائیل اسرائیل کی تباہی کے لئے ارادے کی مخالفت کرنے کے باعث تقرب کھو بیٹھا۔ اس کی کوششوں کے باعث ہی اسرائیل کمکمل طور پر تباہی سے محفوظ رہا اور کچھ ایک یہودی اشراف قید کر کے بابل یجائے گئے۔ جب اندر ورنی حلقة میں ڈوبیل کو جبراائیل کی جگہ سنبھالنے کی اجازت ملی۔ اس نے صورتحال سے فوری فائدہ اٹھایا اور جلد ہی زمین پر بہت سا علاقہ فارس کے قبضہ میں کروادیا۔ پانچویں تا تیسرا صدی قبل مسح کے دوران فارسی سلطنت کا عظیم پھیلاو ڈوبیل کی کارروائیوں سے ہی منسوب کیا گیا۔ تاہم، وہ اپنے عہدے پر صرف اکیس روز تک قائم رہا۔ آخر کار جبراائیل نے خدا کو منایا، اپنی اصل حیثیت واپس لی اور پر عزم ڈوبیل کو باہر نکالا۔

**ڈومینیونز (Dominions)** ..... یہ غالباً ہستیوں کی پہلی اقلیم ہیں جنہیں کائنات کے روزمرہ امور نمائے میں آزاد مرضی استعمال کرنے کا حق دیا گیا۔ ڈایونی سیکس کہتا ہے کہ یہ اقلیم "فرشتوں کو منضبط" کرتی ہے۔ خدا انہی کے ذریعے رحمت بھیجتا ہے۔

**ڈیمون (Daemon)** ..... "روح" کے لیے یونانی اصطلاح۔ انگریزی کا الفاظ Demon اسی سے مشتق ہے۔ یہ ایک پیچیدہ اصطلاح تھی جو ایک سے زائد جسم کی روحانی ہستی کے لیے استعمال کی جا سکتی تھی۔ انجام کاری یا غیر مرئی روحوں (خیر انگیز اور شر انگیز) کے ساتھ مسلک ہو گئی جو خدا اور انسانیت کے درمیان آسمانی خلاوں میں رہتی تھیں۔ یہ ہستیاں دنیا سے اوپر آسمان، زیر یہیں اور بالائی خطوں کے درمیان پرواز کرتی اور انہیں ملانے کے لیے ایک طرح سے محافظ

فرشوں کے فرائض انجام دیتی تھیں۔ ذاتی شناساروں کی حیثیت میں ڈیمون کا یونانی تصور ایسے ہی نظریات سے ماخوذ تھا جو مشرق قریب میں مقبول عام تھے ..... یونانیوں سے باہمیوں اور مصریوں سے فارسیوں تک۔ کبھی کبھی کوئی ایک مرکزی روح سرکردہ اصول (سرچشمہ) بن گئی اور سے Anthropos کا نقش اولیں کہا جاتا تھا ..... ذات کی انسانی صورت، ایک داخلی رہنماء۔ افلاطون نے سقراط کے ڈیمون کو اس کی تیک روح بتایا۔ شبیہ یا آواز کے طور پر آشکار ہونے والی اس روح نے فلسفی کو مخصوص کاموں سے روکا اور مخصوص کام کرنے پر ابھارا۔

قدیم افلاطونی مکالمات میں ڈیمون کا ذکر محبت کے ساتھ تعلق کے حوالے سے بھی آتا۔ سقراط کے مطابق ایروس حسین محبوب نہیں بلکہ عاشق کو راغب کرنے والی روح ہے جو اسے الہی دیواگی عطا کرتی ہے۔ ایروس قاتی اور نہ ہی لاقاتی ہے، بلکہ یہ ایک روح ہے جو انسانوں اور دیوتاؤں کے مابین پیغامات کا تبادلہ کرتی ہے۔ اسے "عقلیم روح" ..... ڈیمون ..... کہا گیا۔ پلوٹارک کی بیان کردہ کائنات میں ڈیمونز کا کردار کافی اہمیت کا حامل تھا۔ اس نے انہیں دیوتاؤں اور انسانیت کا درمیانی وسیلہ قرار دیا اور یہ انسانی زندگی کے امور میں بھی دخل دیتے تھے۔ اس کے خیال میں کچھ ڈیمون شرائیز تھے۔

قدیم یہودی فلسفی فیلو نے کہا کہ ہوا غیر مادی روحوں کا مسکن تھی۔ اس نے ان روحوں کو ڈیمون کا نام دیا۔ جب عبرانی صحائف کا عبرانی سے یونانی زبان میں ترجمہ ہوا تو مترجمین نے بدیہی طور پر عبرانی لفظ malakh (فرشتہ، قاصد) daemon کے ترجمہ میں استعمال کیا۔ تاہم، یونانی اصطلاح کی چیزیگی اور اخلاقی ابہام کی وجہ سے مترجمین نے قاصد کے لیے یونانی لفظ angelos کو ترجیح دی۔

ڈیجی ارج (Demiurge) ..... یہ شرائیز روح آرکن کا سردار ہے جس نے غناستی نظام فکر کے مطابق دنیا تخلیق کی۔ غناستیت ہیلیڈیائی میڈی ٹرینینگ دنیا میں ایک غالب مکتبہ فکر تھا جس نے پاگان ازم، عیسائیت اور یہودیت پر اثرات مرتب کیے۔ غناستی داستان تخلیق کے مطابق خیرائیز روحانی ہستیوں (ایونز) میں سے ایک سو فیا (جو خالص روحانی مسکن پلیر و مامیں رہتی ہے)

نے نادانستہ طور پر ایک اور بھتی ..... جسے اکثر Yaldaboth کہتے ہیں ..... تخلیق کر دی جس نے ہماری مادی دنیا بنائی۔ Demiurge قرار دیے گئے اس شرائیگریز دیوتا نے روحوں کو طبعی دنیا میں پھسانے کی خاطر انسانی جسم بھی بنایا۔ تاہم، ہمارا اصل وطن پلیر و ما ہے۔ آرکنزم میں اس کی طرف بڑھنے سے روکتے ہیں۔ غنا مطہی عیسائیت کا ایک معیاری ملک یہ تھا کہ یہواہ (عہد نامہ عقیق کا خداوند) اور شرائیگریز Demiurge ایک ہی ہیں۔ حاصلہ، ختم خدا اور حیم یوسع مسیح کی تعلیمات کے درمیان تفاوت کی نشاندہی کرتے ہوئے غنا مطہیوں نے زور دیا کہ تھج ایک استاد تھا جسے پلیر و ما سے بھجوایا گیا تاکہ وہ ہمیں ہمارے اصل وطن تک پہنچنے کی راہ بتابے۔

**راز-بخل (Raziel)** ..... اسے "خدا کا راز" اور اسرار کا فرشتہ" بیان کیا جاتا ہے۔ قبائل میں راز بخل کا ذکر دس مقدس Sefiroth میں سے دوسرے، Cochma کی جیگیم کے طور پر ملتا ہے۔ وہ کتاب راز بخل کا مصنف بھی ہے (دیکھیں "رافیل")۔ روایت کے مطابق راز بخل نے یہ کتاب آدم کو دی جسے انجام کار حاصل فرشتوں نے چڑا کر سمندر میں پھینک دیا۔ تب خدا نے گھرے سمندر کے فرشتے را ہاب کو وہ کتاب واپس لانے اور آدم کے حوالے کرنے کا حکم دیا۔ یہ کتاب پہلے حنوك اور پھر نوح کے پاس گئی۔ کہتے ہیں کہ نوح نے کشتی بنانے کا طریقہ اسی میں پڑھا۔ بعد ازاں بادشاہ سلیمان کو اس کے ذریعے جادو کا علم حاصل ہوا۔

**راشنو (Rashnu)** ..... زرتشت مت کے قدیم مذہب کے مطابق راشنو وہ فرشتہ ہے جو بہشت کی جانب جانے والے پل پر کھڑا ہے۔ وہ نئے مرنے والوں کی روحوں کے جنت میں داخل ہونے کے اہل یا نا اہل ہونے کا فیصلہ کرتا ہے۔ راشنو ہر شخص کی زمینی زندگی پر غور و فکر کرنے میں تین دن گاتا اور طلائی ترازو میں روح کوتواتا ہے۔ وہ اہل لوگوں کو پل پار کرنے میں مدد دیتا ہے۔ دیگر نا اہل لوگوں کو مدد نہیں ملتی اور وہ پل کو تکوار کی دسار جیسا باریک پاتے ہیں۔ پل کو پار کرنے کی کوشش میں وہ یقینے گر جاتے اور شیطانوں کے ہاتھوں اذیت سہتے ہیں۔

**رافیل (Raphael)** ..... ایسے چند فرشتوں میں اسے ایک جن کا ذکر بائبلی داستان میں نام

کے ساتھ آیا ہے۔ اس نام کا لفظی مطلب "خدا سے شفایافت" یا "چمکتا ہوا شافی" بتا ہے۔ عبرانی میں Rapha کا مطلب علاج کرنے یا شفادینے والا ہے۔ وہ شفا کے فرشتوں کا حکر ان ہے۔ عموماً اسے ناگ کی شبیہ کے ساتھ منسوب کیا گیا۔ رافیل پہلی مرتبہ کتاب توبت میں ظاہر ہوا جہاں وہ بھیس بدل کر توبت کے بیٹھے کے ساتھ سفر کرتا ہے۔ اس نے تو بیاس (جس نے بہت بڑی مجھی پکڑی تھی) کو بتایا کہ مجھل کے ہر حصے کو کیسے استعمال کرتا ہے۔ "دل، جگر اور تی مفید ادویات کے لیے ضروری ہیں۔" سفر کے اختتام پر رافیل اصل صورت میں سامنے آیا..... "سات مقدس فرشتوں میں سے ایک" کے طور پر جو خدا کے تخت کی حفاظت کرتے ہیں۔ ایک کہانی کے مطابق رافیل نے ہی سیلا ب عظیم کے بعد نوح کو طلب کی ایک کتاب دی، جو شاید مشہور Sefer Raziel (رازیل فرشتے کی کتاب) تھی۔ وہ شفایابی کے فرشتوں کا حکر ان ہونے کے علاوہ سورج کا نائب السلطنت، Virtues طبقے کا سردار، جنوب کا حاکم، مغرب کا محافظ، دوسرے آسمان کا پادشاہ، شام کی ہواؤں کا گنگر ان، باغ عدن میں شجر حیات کا محافظ، استغفار کے چھ فرشتوں میں سے ایک اور دعا، محبت، مسرت اور روشی کا فرشتہ بھی ہے۔ اسے سائنس اور علم کا فرشتہ اور اخلاق کو بچانے والا بھی بتایا گیا۔ رافیل کی تصور کشی عموماً تو بیاس کے ہمراہ کی گئی جو کتاب توبت کا مرکزی کردار ہے۔ بوئی چیلی، لورین، گیرلانڈ ایلو، ٹیشین اور بیگرانٹ نے اس کی تصاویر بنائیں۔

**رامیل (Ramiel)** ..... برق و باراں کا سردار فرشتہ۔ اسے حشر کے دن حساب کتاب کے لیے آنے والی روحوں کا ذمہ دار بنایا گیا ہے۔ البتہ حنوك (Enoch) کی تحریروں میں وہ ایک مقدس اور تزلیل یافتہ فرشتہ ہے۔ ملٹن نے "پیراڈاٹ لاسٹ" میں اس کا ذکر کیا۔

**راہاب (Rahab)** ..... تلمود میں راہب کا ذکر سمندر کے فرشتے کے طور پر آیا ہے۔ عبرانی میں اسے sar shel Yam یعنی قدیم سمندر کا پادشاہ بھی کہتے ہیں۔ اسے یہ القابات تخلیق کے دوران کارناموں کی وجہ سے دیے گئے۔ یہودی روایات میں یہ کارنا میں بیان کیے گئے ہیں۔ کہانی کے مطابق خدا کرہ ارض کی جگہ بنانے کی خاطر کائنات کے بالائی اور زیریں پانیوں کو الگ الگ کر



”یائی فرشتوں کی تاریخ؛“ ملٹن کی پیراڈ ایز کی بنیاد پر تصور کیشی ایز گستا وڈو رے۔

ربا تھا۔ اسے مدد کی ضرورت محسوس ہوئی اور راہاب کو دنیا کا سارا پانی پینے کو کہا۔ راہاب نے کم عقلی کا مظاہرہ کرتے ہوئے انکار کر دیا اور خدا نے اسے مارڈا۔ بدستی سے اس کی لاش سے شدید تھفہ اٹھنے لگا اور کرہ ارض پر کوئی بھی اسے برداشت نہ کر پایا۔ چنانچہ خدا نے راہاب کی لاش سمندر کی سہراں میں رکھ دی۔ تاہم، بعد کی ایک دعائیت کے مطابق راہاب کسی طرح دوبارہ متحرک ہو گیا اور پھر گڑ بڑ کا باعث بنا۔ اس نے موئی کی راہ روکنے کی کوشش کی اور دوبارہ خدا سے سزا پانی۔

**رگوئیل (Raguel)**..... لفظی مطلب "خدا کا دوست۔" کتاب حنوك (Enoch) کے مطابق رگوئیل ایک رئیس الملائکہ ہے جس کا کام دیگر فرشتوں کے طرز عمل پر نظر رکھنا ہے۔ اسے زمین کا فرشتہ اور دوسرے آسمان پر ایک محافظ بھی بتایا جاتا ہے۔ خیال ہے کہ وہ حنوك کو آسمان پر لے کر گیا۔ غناستیت میں رگوئیل کو ایک اور اعلیٰ مرتبہ فرشتے تھیں جیسے کہ ہم مقام بتایا گیا۔ اس اعلیٰ رتبے کے باوجود کسی غیر متوقع وجہ سے 745ء میں رومانی کلیسیا نے رگوئیل کو ملعون کیا۔ تاہم، عمومی سطح پر بات کی جائے تو رگوئیل کا درجہ کافی بلند ہے۔ یو جنا عارف کے مکاشفہ میں بھی اس کا ذکر آیا۔

**روح القدس (Holy Ghost)**..... پرنسپل اور کیتوں کے دنوں تم کے عیسائیوں کے ہاں میثیث کا تصور ملتا ہے۔ یعنی خدا کے تین پہلو: باپ، بیٹا اور روح القدس۔ روح القدس خدا کا تخلیق کردہ فرشتہ نہیں، لیکن اس کا براہ راست اظہار ہے۔ اگرچہ نظری اعتبار سے یہ بات واضح ہے، لیکن عملی طور پر روح القدس خود کو فرشتوں والے انداز میں ہی ظاہر کرتا ہے۔

مثلاً اناجیل میں یسوع اپنے شاگردوں کو بتاتا ہے کہ روز حساب کو پوچھ چکھے کے متعلق پریشان نہ ہوں۔ اس نے زور دیا کہ "جب تم کو لیجا کر حوالہ کر دیں تو پہلے سے فکر نہ کرنا کہ ہم کیا کہیں، بلکہ جو کچھ اس گھری تھیں بتایا جائے وہی کہنا کیونکہ کہنے والے تم نہیں بلکہ روح القدس ہے۔" (مرقس 13:11) اس قسم کی روحانی امداد کو عموماً فرشتوں سے ہی منسوب کیا جاتا ہے۔

**رئیس الملائکہ (Archangels)**..... یا سردار فرشتے۔ اس اعلیٰ رتبے کی مندرجی میں چار،

چھ، سات یا نو فرشتے شامل ہے۔ کتاب مکافہ کے مطابق سات رئیس الملائکہ خدا کے حضور کھڑے رہتے ہیں۔ میکائیل، گابریئل (جبرائیل) اور رافیل کو عموماً سات سردار فرشتوں میں شامل سمجھا جاتا ہے، جبکہ دیگر چار کی شناخت متعارض ہے۔ ممکنہ امیدوار Uriel، Raguel، Zadkiel، Remiel، Saraqael، Orfiel، Anael، Uzziel اور میکائیل ہو سکتے ہیں۔ قرآن نے صرف چار کو شناخت کیا، اور صرف دو کے نام دیے، یعنی جبرائیل اور میکائیل۔ ڈایونی سیکس کے مطابق رئیس الملائکہ ”الوہی فرمان یہ جانے والے قاصد“ ہیں۔ وہ خدا کے پیغامات انسانوں تک لاتے ہیں اور ملائکہ کے خدائی لشکروں کے پہ سالار ہیں۔ وہ متواتر تاریکی کے بیٹوں کے ساتھ جنگ کرتے رہتے ہیں۔ میکائیل اس لڑائی کے مرکزی معز کے میں موجود ہوتا ہے۔ آرٹ میں رئیس الملائکہ کو عموماً بڑے پروں اور کئی آنکھوں کے ساتھ دکھایا گیا۔ سب سے زیادہ تصور کشی رافیل، جبرائیل اور میکائیل کی ہوئی۔

**زازادیل (Zazagel)**..... ”جلتی ہوئی جهاڑی کا فرشتہ“ جس نے حضرت موسیٰ کی زندگی میں نمایاں کردار ادا کیا۔ ”موسیٰ بھیڑ پکر یوں کو ہنکاتا ہوا پیا بان کی پرلی طرف سے حرب پہاڑی کے نزدیک لے آیا۔ اور خداوند کا فرشتہ ایک جهاڑی میں سے آگ کے شعلہ میں اس پر ظاہر ہوا۔“ (خروج، 2:1-3) ززادیل موسیٰ کا معلم اور ان تین فرشتوں میں سے ایک تھا جو اس کی روح کے ہمراہ آسمان پر گئے۔ ززادیل فرشتوں کا ایک استاد بھی ہے جسے ستر زبانیں آتی ہیں۔ وہ چوتھے آسمان کا مرکزی محافظ ہے، البتہ کہتے ہیں کہ اس کا مکن خدا کے پاس ساتویں آسمان پر ہے۔

**زدکیل (Zadkiel)**..... لفظی مطلب ”خدا کی راستی“ اس فرشتے کی متعدد مختلف شناختیں ہیں۔ کتاب ظہر (Zohar) کے مطابق وہ سیارہ مشتری کا حاکم اور ان دو سرداروں میں سے ایک ہے جنہوں نے لڑائی میں ہمیشہ رئیس الملائکہ میکائیل کو مدد دی۔ کہتے ہیں کہ اسحاق کی قربانی کے وقت اسی نے ابر ہام کا ہاتھ روکا۔

**زوپھیل (Zophiel)**..... ”خدا کا جاسوس“ ایک روح جس سے سلیمانی رسم میں ماشر آف

ذی آرٹ کی دعائیں مدد مانگی جاتی ہے۔ وہ میکائیل کے سرداروں میں سے ایک بھی ہے۔ ملش نے ”پیراڈا نزل اسٹ“ میں اس کا ذکر کیا۔

**سات کلیسیاؤں کے فرشتے** (Angels of the Seven Churches)..... کتاب مکاشفہ (عہد نامہ جدید) خطوط پر مشتمل ہے جو روایت کے مطابق ایک فرشتے نے Patmos کے جان کو لکھوائے تھے۔ سات فرشتوں کے ماتحت سات کلیسیا ایشیا کے صوبے تھے (یعنی میڈی ٹرینیشن کے مشرق کا علاقہ جس میں سات عیسائی برادریوں کا مرکز تھا)۔ سینٹ جیروم اور متعدد دیگر یونانی فادرز..... (یعنی مشرقی میڈی ٹرینیشن دنیا میں کلیسیا کے ابتدائی قائدین) اور دیگر مفسرین کو یقین تھا کہ خطوط انہی سات فرشتوں کے نام تھے۔ جان نے ان ہستیوں کو سات ستاروں کے طور پر بیان کیا جو ستاروں اور فرشتوں کے درمیان سائی تعلق باہم کی پیروی ہیں۔ یہ امر بھی دلچسپ ہے کہ کتاب مکاشفہ میں اور سارے عہد نامہ جدید میں angel کی اصطلاح سے کوئی ماقوم الارض ہستی مراد ہے۔ تاہم، اس کہانی میں angel کی اصطلاح کے مفہوم کے بارے میں ابہام پیدا ہوتا ہے۔ بہت سے لاطینی فادرز اور متعدد جدید مفسرین کے خیال میں جان کی مراد بشپ یا راہنماء سے تھی، نہ کفرشتے سے، کیونکہ صرف انسانوں کو ہی کسی تنظیم کی خوبیوں اور کوتاہیوں کا ذمہ دار قرار دیا جا سکتا ہے۔ البتہ مکاشفاتی (Apocalyptic) ادب میں فرشتوں کو کلیسیاؤں کے ساتھ شناخت کیا جانا نظر نہیں آیا۔

**ساری ایل یا سرائیل** (Sariel)..... دیگر تلفظ Zerachiel، Suriel اور Saraqel کتاب خونک کے مطابق اصل سات رئیس الملائکہ میں سے ایک۔ اس کے نام کا لفظی مطلب ”خدا کا حکم“ بتتا ہے۔ وہ خدا کے احکامات کی نافرمانی کرنے والے فرشتوں کے انجام کا ذمہ دار ہے۔ وہ میثاڑان کی طرح حضوری کا بادشاہ اور رائل کی طرح شفایابی کا فرشتہ بھی ہے۔

**سامائیل** (Samael)..... ”زہر کا فرشتہ۔“ اسے نیک اور بد دونوں خیال کیا جاتا ہے۔

پانچوں آسمان کا حکمران ہے۔ ”یو حتا عارف کا مکاشفہ“ میں اس کا ذکر ”ایک بڑا ال از دہا“ کے طور پر آیا ”جس کے سات سر اور دس سینگ تھے اور اس کے سروں پر سات تاج۔ اور اس کی دم سے آسمان کے تہائی ستارے کھینچ کر زمین پر ڈال دیے تھے۔“ وہ موت کا فرشتہ بھی ہے جسے خدا نے موسیٰ کی روح قبض کرنے بھیجا۔ ربائی ادب میں سامائل کو شیطانوں کا سردار اور موت کا فرشتہ قرار دیا گیا۔

**سروش (Saraosh)** ..... زرتشت مت میں یہودی - عیسائی روایت کے رئیس الملائکہ کے ہم رتبہ ایشاسپیختا میں سے ایک۔ سروش نے دنیا کو حرکت دی اور موت کے بعد بھی فرشتہ روح کو لے کر جاتا ہے۔ ایک روایت کے مطابق سروش ہر رات کو کرہ ارض پر تشدید اور غصب کے شیطان کا تعاقب کرتے ہوئے زمین پر آتا ہے۔ مانی مت میں (جوز زرتشت مت، غناستھیت، عیسائیت اور بت پرستی کا ملحوظہ ہے) سروش ”اطاعت کا فرشتہ“ ہے جو مرنے والوں کی روحوں کا موازنہ کرتا ہے۔

**سزا کا فرشتہ (Angel of Punishment)** ..... صحائف پر مخصوص یہودی تفاسیر کے مطابق سزا کے فرشتے مندرجہ ذیل ہیں: Makatiel، Shoftiel، Lahatiel، Kushiel، Rogziel، Amaliel، Puriel، Pusiel، Haniel، Kezef، Af، Mashit، Hanah اور Hasmed۔ یہ بالترتیب غصے، دہشت، تباہی اور بر بادی کے فرشتے ہیں۔

**سوفیا (Sophia)** ..... اگر تصور کو سامنے رکھ کر بات کی جائے تو فرشتے اکثر نسوانی نظر آتے ہیں۔ مگر روایتی طور پر انہیں بے جنس یا مذکور قرار دیا گیا۔ یونانی زبان میں سوفیا کا مطلب دانش ہے۔ یہ اس آشٹی کی ایک واضح مثال ہے۔ یونانی اور عبرانی دونوں زبانوں میں لفظ کا مفہوم مؤنث ہے، اور قدیم یونانی و عبرانی انداز تکلیر میں کبھی کبھی دانش کو شخصی روپ میں تصور کیا گیا۔ عیسوی عہد کی

ابتدائی صدیوں کے دوران غناستھی تحریک میں سوفیا کو داستان تخلیق میں مرکزی کردار حاصل ہو گیا۔ غناستھیوں کے مطابق ابتدائی میں صرف ایک نہایت لطیف روحانی اقليم پلیر و ماتھی جس پر ایونز نای اعلیٰ روحانی ہستیوں کا اختیار تھا۔ زیادہ تر مصنفوں نے سوفیا کو سب سے نچلے درجے کا ایون بتایا۔ غرور یا حادثے کے تحت سوفیا نے ایک شرائیگیز ہستی کو جنم دیا جس میں سے طبعی دنیا پیدا ہوئی۔ ایک جل جس میں الوہی چرگاریاں انسانوں میں جلوہ گر ہوئیں۔ انسانیت کا مقصد اپنی الوہی میراث کو بیدار کرنا اور پلیر و مائیں اپنے اصل مسکن کی جانب اوٹا ہے۔

**سیرافیم (Seraphim)**..... محبت، نور اور آگ کے فرشتے۔ Choirs کے سلسلہ مراتب میں ان کا درجہ سب سے بلند ہے اور یہ خدا کے تخت کی حفاظت کرتے ہیں۔ سیرافیم مسلسل حمد سرائی کے ذریعے خدا سے اپنی محبت کا اظہار کرتے رہتے ہیں۔ عبرانی روایت میں سیرافیم ہر وقت "کدوش، کدوش کدوش" (پاک، پاک پاک ہے رب الافواج، ساری زمین پر اس کی شان قائم ہے) کا ورد کرتے ہیں۔ سیرافیم خدا سے قریب ترین ہستیاں ہیں، لہذا انہیں محبت کی آگ میں "سوzaں" بھی کہا گیا۔ سیرافیم، کرویم اور تھروز (Thrones) کی تین منزلیاں انسانی تنازعات میں کبھی حصہ نہیں لیتیں بلکہ ہر وقت خدا کے پرامن مراقبہ میں ہمارے ساتھ ہوتی ہیں۔ انہی کی بدولت ہم اپنے دلوں میں متواتر محبت کا تجربہ کرتے ہیں۔ ان کی وجہ سے انسان الوہی محبت کی آگ میں جلتے ہیں۔ عہد نامہ عقیق میں سیرافیم کا ذکر کرنے والا واحد مصنف سعیاہ ایک روایا کے متعلق ہاتا ہے۔ اس نے خدا کے تخت کے اوپر جلتے ہوئے فرشتے دیکھنے کا ذکر کیا ہے۔ اس کے علاوہ گنتی (21:6) میں بھی "آہ تھیں سانپوں" سے سیرافیم مراد لیے جاسکتے ہیں۔ کتاب حنوک کے مطابق سیرافیم کے چھ پر اور چار چہرے تھے۔

**سیپھروت (Sephiroth)**..... سیپھروت ایک الوہی مکافٹے کا نمائندہ ہے جس کے ذریعے خدا نے کائنات تخلیق کرنے کے دوران اپنی ہستی کو آشکار کیا۔ یقین کیا جاتا ہے کہ خدا نے اپنی ہستی میں سے دس پیارا عقول کو صادر کیا، اور ہر عقل اس کے ایک وصف کی نمائندہ تھی۔ یہودی تصوف

قبالہ کے مطابق ان دس تخلیقی قوتوں نے کائنات پر حکومت کی اور اسے متشکل کیا۔ ان کا موازنہ افلاطونی طاقتیوں یا عقول کے ساتھ کیا جاسکتا ہے۔ قبالہ میں دس مقدس سیفیرات ہیں جو خدا کے دائیں پہلو سے صادر ہوئے، جبکہ دس غیر مقدس سیفیرات کا ظہور باعیں پہلو سے ہوا۔ یقین کیا جاتا ہے کہ خدا سیفیرات کو اپنی کمتر تخلیق کے ساتھ رابطے کے لیے بطور وسیلہ استعمال کرتا ہے۔ سیفیرات کے نام عموماً یہ بتائے جاتے ہیں:

|                                 |                  |
|---------------------------------|------------------|
| خدا کی مشا اور سوچ              | کیتھر (Kether)   |
| کائنات کے لیے خدا کا منصوبہ     | حکم (Hokmah)     |
| خدا کی ذہانت                    | بنہ (Binah)      |
| الوہی محبت                      | سہد (Hesed)      |
| الوہی انصاف                     | گیوارہ (Gevurah) |
| الوہی رحم                       | رحم (Rahamin)    |
| پاسیداری یا ابدیت               | نیتسا (Netsah)   |
| الوہی جلال                      | ہود (Hood)       |
| ہر قتل میں خدا کی مرضی کی بنیاد | یسود (Yesod)     |
| خدا کی حضوری                    | شکینہ (Shekinah) |

اس کے علاوہ شخصی صورت کے حامل فرشتوں میں مندرجہ عظیم سیفیرات ہیں: میثراں، رازِ عل، زدکی ایل، کمائیل، سیرافیم، میکائیل، ہائیل، رافیل، جبرائیل۔ سولہویں صدی کے مفسر Isaac ha-Cohen سات میں سے صرف پانچ کو "معتبریت" ملی۔

سیماز (Semyaza)..... تزلیل یافہ برے فرشتوں کا سر برہ جو دیگر 200 فرشتوں کو ساتھ لے کر انسانوں کی عورتوں سے مجامعت کرنے آیا۔ کتاب حنوك کے مطابق ان فرشتوں نے انسانوں کو کامیکس جیسے ہنسکھا کر گنہگاری کی جانب مائل کیا اور ہتھیار بنانے کی حوصلہ افزائی

کرنے کے ذریعے جنگ و جدل کو فروغ دیا۔

شیطان (Satan)..... شیطان کا نام اصطلاح Satan سے مشتق بتایا جاتا ہے جو "اختلاف" کا مفہوم رکھتی ہے۔ روایتی بیان کے مطابق وہ بالا صل ایک فرشتہ تھا لیکن خدا کی حکم عدوی کا مرینگب ہونے کے باعث اپنے پیروکاروں سمیت بہشت سے نکلا گیا۔ بہت سی مذہبی روایات اور اسطوریات میں اس کا ذکر موجود ہے۔ اسی ملعون فرشتے نے جان ملش کو "پیرا ذا از لاست" تکھنے کی تحریک دلائی۔

شیطان شر کی تجسم کی نسبت ایک مجرم بستی زیادہ معلوم ہوتا ہے۔ عبرانی صحائف (عهد نامہ عتیق) میں وہ ایک دشمن، ایک اوہی نمائندہ ہے جو انسانی یا ملکوئی خصوصیات اختیار کر سکتا ہے۔ وہ انسانوں (مثلاً ایوب) کے ایمان کو آزماتا ہے، البتہ خدا کو شیطان کی شر انگیزی کی حدود متعین کرنے کا اختیار حاصل ہے۔ عهد نامہ جدید میں یہ شیطان جسم Devil بن گیا اور اثر دے یا عفریت کے طور پر پیش ہوا۔ شیطان کی طاقت کو تسلیم کر لینے کے باوجود وہ بدستور تخلیق کا بھی ایک حصہ ہی رہا: وہ خدا پر غالب نہیں آ سکتا اور خدا کے زیر اختیار ہے۔ درحقیقت اگر اس کی طاقت خدا کی حاکیت کو براہ راست چیلنج کر سکے تو وحدانیت کی تہہ میں موجود اصول باطل ہو جاتا ہے۔



انیسویں صدی کے رومانوی شیطان کا نقش اویس،  
از تھامس لینڈ سیر (1831ء)۔

یہودیت اور عیسائیت میں خیر اور شر کی ثانی مخالفت کے لیے کوئی گنجائش موجود نہیں (قدیم دور میں شائیت یا Dualism نے فارس کے زرتشت مت، مانویت اور غناستیت میں ترقی پائی)۔

عیسائیت میں شیطان کو تحریص دلانے، سزاد ہینے، ملزم نہبرانے والا اور تزلیل یا فتنہ فرشتوں کا سردار ہتایا گیا۔ خدا کی بادشاہت قائم ہونے پر انجام کارا سے نکلت ہو گی۔ شیطان کے متعلق متعدد تصورات عیسائیت اور اسلام میں ایک جیسے ہیں۔ قرآن میں وہ دھوکہ دینے اور تحریص دلانے والا الشیطان ہے۔ اسے کترانانی سرچشموں، جسم یا نفس کے ساتھ بھی منسوب کیا گیا۔ وہ بھیں بدل کر انسانوں کو تباہ کرتا اور انہیں برائی کی جانب لاتا ہے۔ بائبلی ادب میں شیطان اور سانپ باہم متبدل ہیں۔ تاہم، تیسرا صدی عیسوی میں عیسائی فلسفی اور یکن نے شیطان اور سانپ کے درمیان نسبت بھر پور انداز میں قائم کی۔ آنے والی صدیوں میں سانپ شیطان کا آر کار یا بھرم روپ تصور کیا جانے لگا۔ لیکن وہ صرف موت اور شر کی ہی علامت نہیں۔ یہودی اور عیسائی اور اسلامی روایات کی لوک کہانیوں میں سینگوں والا شیطان زرخیزی اور جنسیت کے مسائل سے متعلق ہے، اور ساحری کے ساتھ بھی تعلق رکھتا ہے۔ یورپ بھر میں چڑیوں کی شفایت کی صلاحیتوں کا ذمہ دار شیطان کو قرار دیا گیا۔

دنیا میں شیطان کے کردار نے ادب، شاعری، آرٹ اور موسیقی میں ہمیشہ تخلیقات کو تحریک دلائی ہے۔ شیطان کی زیر زمین بادشاہت کے تخلیاتی دوروں کے متعدد بیانات ملتے ہیں۔ ان کہانیوں میں شیطان کے کردار کا تصور انسانی حالتوں کے فلسفیانہ نظریات کے عکس کی صورت میں ارتقا پذیر ہوا۔ اگرچہ اسے کرہ ارض پر شر کا ذمہ دار قرار دیا جاتا ہے، لیکن وہ اعلیٰ ترین آرٹیک تخلیقات کو تحریک دلانے کا ذمہ دار بھی ہے۔

**شیم ہازائی اور عزازیل (Shemhazai and Azazel)** ..... یہودیت، عیسائیت اور اسلام سب میں انسانوں کے لیے فرشتوں کی شہوت سے متعلق کہانیاں ملتی ہیں۔ اگرچہ روحانی ہستیوں یا شیطانوں کی انسانوں کے ساتھ جماعت کا بنیادی تصور بہت قدیم ہے، لیکن یہودی اور عیسائی تخلیقات کتاب پیدائش کی دو آیات (6:4 اور 6:2) کی پیداوار ہیں جہاں ”خدا کے بیٹوں“

کے "انسانوں کی بیٹیوں" سے جنسی عمل کا ذکر ہے۔ ان انوکھی آیات میں "خدا کے بیٹوں" سے فرشتے مراد یہ گئے۔ رواجی تفسیر کے مطابق یہ خدا کے بیٹے تزلیل یا فرشتے تھے۔ شیم ہازائی اور عزازیل کی یہودی کہانیاں بھی اسی سے تعلق رکھتی ہیں۔ اسلام میں یہ کہانی ہاروت اور ماروت کی کہانی کے طور پر اختیار کی گئی۔ اس کے مطابق گناہ سے بچنے میں انسانوں کی نااہلی کے باعث خدا نے دنیا کو ایک سیلاں کے ذریعے تباہ کرنے کا سوچا۔ شیم ہازائی اور عزازیل نامی فرشتوں نے خدا کو یاد دلایا کہ فرشتوں نے پہلے ہی اسے انسانوں کے متعلق خبردار کر دی تھا۔ جواب میں خدا نے دعویٰ کیا کہ اگر فرشتے انسان جیسے حالات کا سامنا کریں تو وہ بھی انہی کی طرح عمل کریں گے۔ اس چیز پر شیم ہازائی اور عزازیل فرشتوں کو برتر ثابت کرنے کی خاطر زمین پر آئے۔

تاہم، وہ فوراً ہی ایک حسین عورت کی خواہش میں جتنا ہوئے اور خوفناک دیوؤں کے باپ بنے (جو بعد ازاں طوفان میں تباہ ہو گئے)۔ شیم ہازائی اپنے گناہ پر پچھتا یا اور آسمان سے الثانک گیا۔ وہ آج بھی مجمع الکواکب جوزا کی صورت میں دیکھا جا سکتا ہے۔ تاہم، عزازیل نے پچھتا نے سے انکار کر دیا اور آج بھی زمین پر گھومتا پھرتا اور عورتوں کو زیور پہننے اور بناو سنتھار کرنے کی ترغیب دلاتا ہے تاکہ وہ انسانوں کو گناہ کی جانب کھینچ سکیں۔

**عزازیل (Azazel)**..... حنوك کی کتاب کے مطابق ان 200 راندہ درگاہ فرشتوں کے سرداروں میں سے ایک جو زمین پر انسان عورتوں کے ساتھ مجامعت کرنے آئے (پیدائش، 4:2-6)۔ کہا جاتا ہے کہ عزازیل نے انسانوں کو بتحصار بناتا سکھائے اور عورتوں کو بناو سنتھار کے طریقے بتائے۔ کتاب احبار (Leviticus) میں اس کا نام ملتا ہے۔ وہاں وہ ایک حشم کی صحرائی مخلوق کی صورت میں ظاہر ہوا جسے اہل اسرائیل اپنے گناہوں کی بھینٹ کے طور بکروں کی قربانی پیش کیا کرتے تھے۔ ابتدائی اسرائیلیوں کے ہاں کوئی شرائیز شیطانی ہستیاں موجود نہ تھیں۔ بعد میں عبرانیوں کا تعارف زرتشتی مذہب سے ہونے پر ہی یہواہ کے مقابلے میں ایک شرائیز مقابل خدا پیدا ہوا۔ یہودی ریوں نے عزازیل کو بھی شیطان بتایا۔

**عزرائیل (Izrael)**..... مسلمانوں کا فرشتہ موت اور چار ریکس الملاکہ میں سے ایک۔

اس کے حوالے سے کافی رنگ بریگ لوک کہانیاں ملتی ہیں۔ مثلاً اے مہیب قد و قامت والا بیان کیا گیا: ایک پاؤں چوتھے یا ساتویں آسمان پر جبکہ دوسرا پل صراط (بہشت اور دوسری خ کے درمیان پل) پر نکا ہے۔ اور اگر ساری دنیا کا پانی اس کے سر پر ڈالا جائے تو ایک قطرہ بھی نیچے زمین پل کے نہیں پہنچے گا۔ اس نے اپنی ابتداً ایک عام فرشتے کی حیثیت میں ہی کی۔ تاہم، وہ آدم کو ہنانے کے لیے مخفی بھرمنی لانے میں کامیاب ہوا اور موت کا فرشتہ قرار پایا۔ کچھ کے خیال میں عزرائیل کے ماتحت دیگر فرشتے بھی ہیں؛ اور یہ کہ عزرائیل خود صرف پیغمبروں کی رو حیں قبض کرنے زمین پر آتا ہے۔ عزرائیل انسانوں کا ایک طومار اپنے پاس رکھتا ہے جس پر ملعون لوگوں کے ناموں کے گرد کالا دائرہ سمجھا ہے اور نیک و مخلوقوں کے نام روشن ہیں۔ جب کسی شخص کی موت کا دن قریب آتا



فیس، دانتے کی ڈیوان کامیڈی کے لیے تصویری، از گستاو ڈورے (1861-68ء)۔

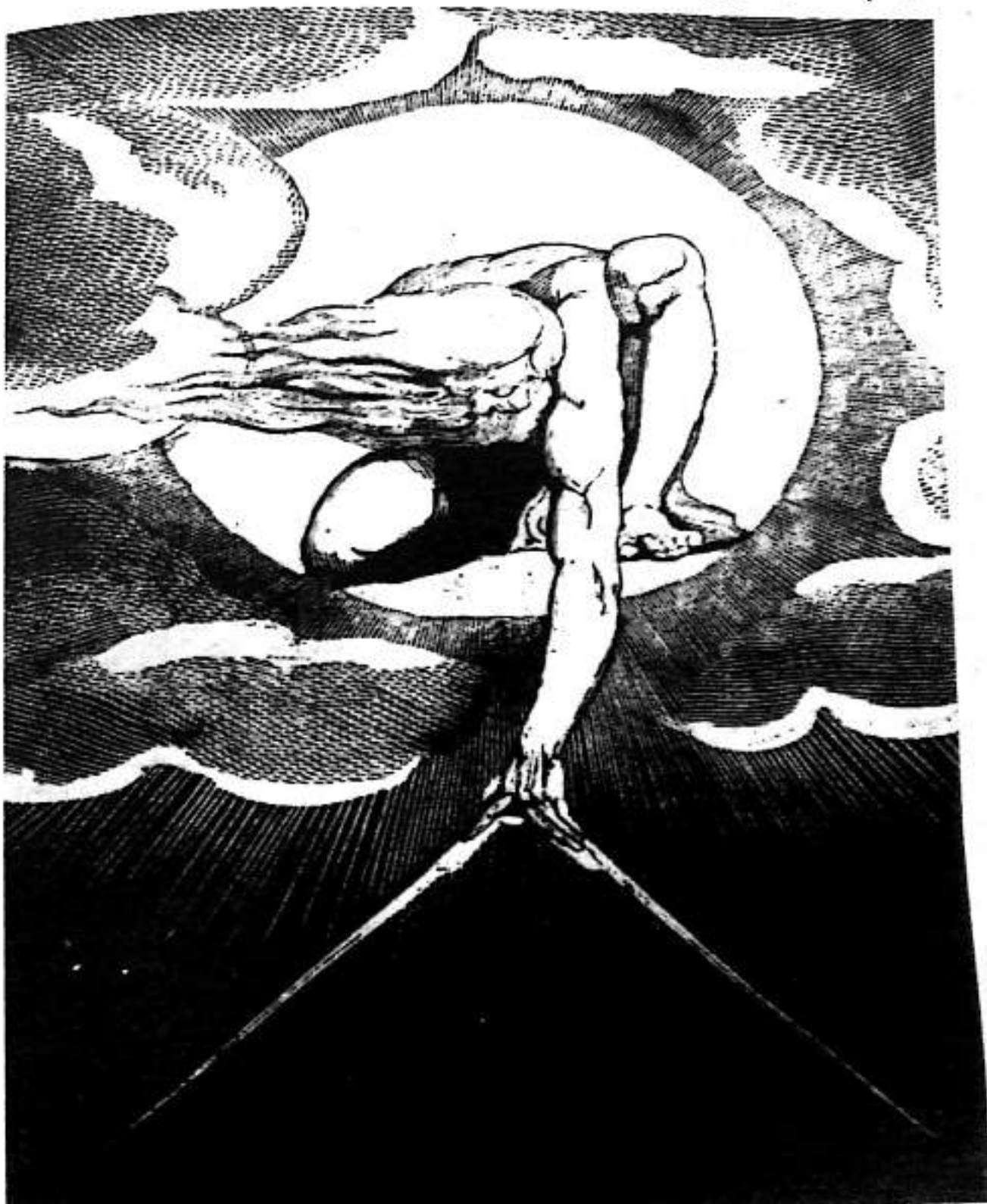
ہے تو خدا کے تخت کے نیچے درخت سے اس کے نام کا پتا نوٹ کر گر پڑتا ہے۔ چالیس دن گزرنے کے بعد عزرا نبی کے لیے اس شخص کی روح جسم سے نکال لینا ضروری ہوتا ہے۔

**فراؤشی (Faravashi)**.....زرتشت مت خدا کے قاصدوں کے طور پر فرشتوں کے تصور کا منبع ہے۔ زرتشت مت کا آغاز فارس (جد یا ایران سے ہوا) لیکن موجودہ دور کے زیادہ تر زرتشتی ہندوستان میں رہتے اور پارسی کہلاتے ہیں۔ اسی روایت میں مرکزی ملکوتی ہستیاں ایشا سوپیخا ("مقدس لافانی") ہیں جنہیں رئیس الملائکہ اور Yazatas یا فرشتے کہا جاتا ہے۔ ملکوتی ہستیوں کا ایک اور گروہ فراوشی ہیں۔ غالباً وہ بالاصل اجدادی روئیں تھیں، لیکن آہستہ انسانوں اور افلاکی ہستیوں کی حافظہ روئیں بن گئیں۔ فراوشی انسان کا وہ لافانی جزو بھی ہیں جو زندگی کے دوران آسان پر ہی رہتا ہے۔ کہتے ہیں کہ جب کوئی زرتشتی پچہ پیدا ہوتا ہے تو اس کا فراوشی بھی زمین پر آتا اور ساری زندگی بطور حافظہ فرشتہ عمل کرتا ہے۔ انجام کاروہ موت کی آزمائش سے گزرنے میں مدد دیتا ہے۔

**فیٹ (Fate).....یونان فیٹس (Fates)** کو فرشتوں کے نتیب خیال کیا جاتا ہے، کیونکہ مقدر کی دیویوں اور دیوتاؤں کے قاصد کی حیثیت میں انہیں عموماً پراؤں کے ساتھ پیش کیا گیا۔ اسطورہ نگار ہسیاڑ کے مطابق ان کے نام ایڑوپوس (نگزیر)، لاجیس (فرع انداز) اور کلوخو (کاتنے والی) تھے۔ ان کے یونانی نام Moirai کا مطلب "حصے" یا "الاث کیا گیا حصہ" بتاتے ہے۔ اسطوریات کے مطابق fates انسانوں کی پیدائش کے وقت موجود ہوتی اور ان کا مقدر تغییر کرتی ہیں۔ یہ امر دچک سپت ہے کہ یہ وظیفہ انہیں وحدت الوجود کے تصور لپیکا (Lipikas) کے ساتھ ملک کر دیتا ہے۔ ملکوتی ہستیاں جو پیدائش سے پہلے ہر انسان کا مقدر تعین کرتی ہیں۔

**قدم الایام (Ancient of Days)**.....قبالہ میں "قدم الایام" نام کی تحریر کے علاوہ میکروسوپس (خدا بالذات) کے لیے بھی استعمال ہوا ہے۔ یہ "اعلیٰ ترین کا مقدس" کا مفہوم بھی

دیتا ہے۔ کتاب دانی ایل (9:7) میں یہ اصطلاح خدا کے لیے استعمال ہوئی۔

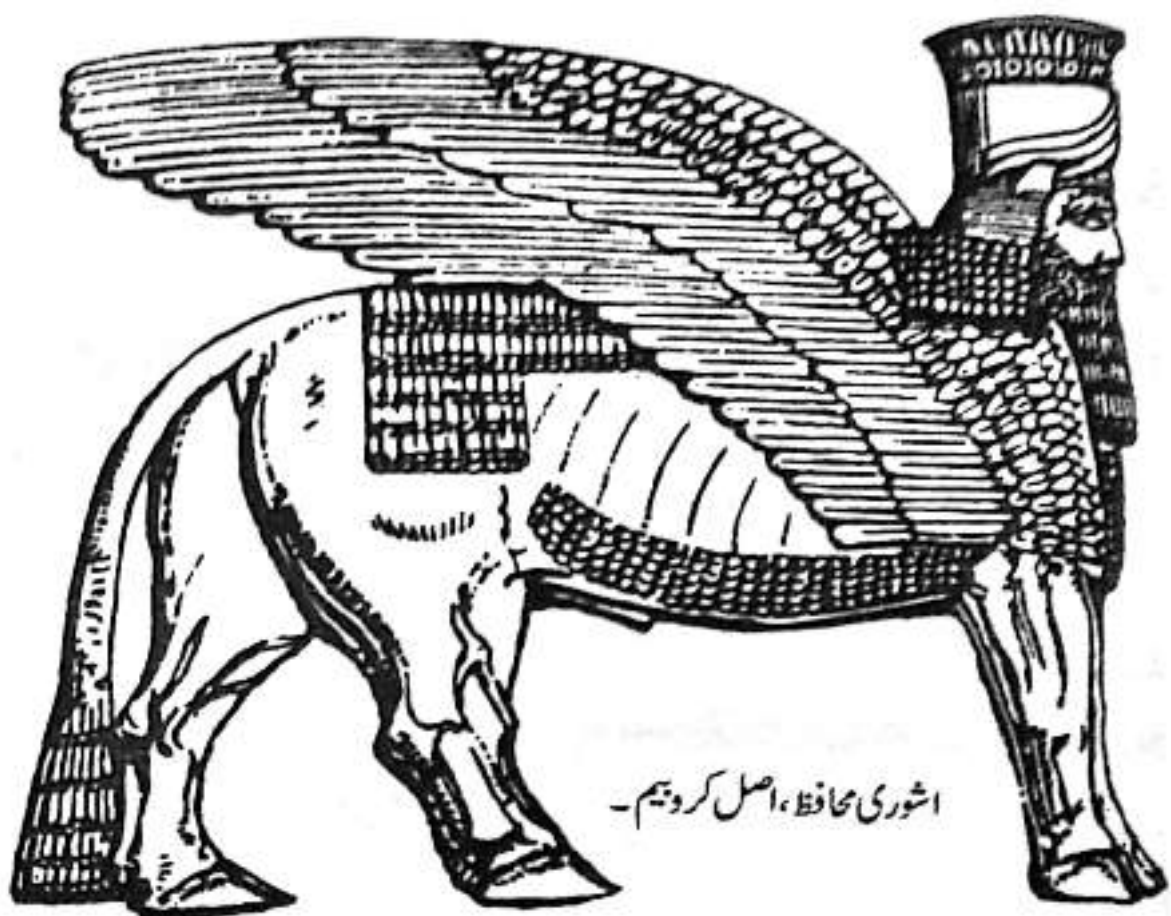


قدیم الایام از دیم بلیک (1794ء)۔

**کاکا بیل (Kakabel)** ..... لفظی مطلب "خدا کا ستارہ"۔ لوک ریت میں ایک طاقتوں فرشتے۔ یہ ستاروں کے جھرمٹوں کا گمراں ہے۔ کچھ لوگ اسے ایک مقدس فرشتہ سمجھتے اور کچھ دیگر ایک تزلیل یافتہ فرشتہ قرار دیتے ہیں۔ کاکا بیل 3,65,000 کمتر روحوں کا حکمران ہے۔ وہ روحانی ہستیوں (Surrogates) کو علم الافق اسکھاتا ہے۔

**کاما ایل (Camael)** ..... لفظی مطلب "خدا کو دیکھنے والا"۔ روایتی طور پر اسے پا اور زندگی طبقہ ملائکہ کا سردار اور Sefiroth میں سے ایک قرار دیا جاتا ہے۔ ساحری کی لوک ریت میں وہ چٹان پر ایک چیتے کے روپ میں ظاہر ہوتا ہے۔ اسے سیارہ مرخ کا حکمران اور سات سیاروں کے حاکم فرشتوں میں سے ایک بھی بتایا گیا۔ دوسری طرف قبائل کی روایت میں وہ رئیس الملائکہ میں شامل ہے۔ کچھ محققین کے مطابق کاما ایل اصل میں ڈروئید (Druid) اسطوریات میں جنگ کا دیوتا تھا۔ کلارک تینٹ نے اپنی کتاب "Angels in Art" میں اسے یعقوب سے کشی کرنے والا فرشتہ بتایا، اور کتنی کے باعث میں تکلیف سنبھلے کے دوران بھی وہی یسوع مسیح پر ظاہر ہوا۔

**کروہیم (Cherubim)** ..... ڈایونی سیخ کے بیان کردہ طبقات الملائکہ کے مطابق کروہیم یا کروہیاں دوسرے درجے پر آتے ہیں۔ یہ لفظ اکادی زبان کا ہے اور اس کا مطلب "عبادت گزار" یا "مدوگار" بتاتا ہے۔ قدیم اشوری آرٹ میں کروہیم کو پردار شیروں، شاہینوں اور دیگر جانوروں کے روپ میں دکھایا گیا جن کے چہرے شیروں یا انسانوں جیسے ہیں۔ انہیں معبدوں اور محلات کے پھانکوں پر گمرانوں کے طور پر نصب کیا جاتا تھا۔ وہ بائیل میں مذکور اولین فرشتے ہیں۔ خدا نے انہیں باغ عدن کے دروازے پر تعینات کیا تاکہ آدم و حوا اپس اندر نہ جاسکیں (پیدائش، 3:24)۔ دیگر جگہوں پر بھی ان کا وہی رکھواں یا نگرانی کا کردار واضح ہے جو قدیم اشور میں تھا۔ ڈایونی سیخ کی روایت میں جبرائیل کو کروہیم کے طبقے کا ایک سردار بتایا گیا۔ تالموں کروہیم کو اوفاقیم (پہنچے یا رتھ) یا Hayoth (مقدس جانور) کے سلسلے سے منسوب کرتی ہے۔ ارتقا کے ایک مسحور کن عمل نے ان مہیب درندوں کو (جو قدیم دور کی عمارت کی حفاظت کرتے تھے) جدید دور کے نئے



اشوری محافظ، اصل کروں۔

منے گدا ز بدن کروب میں تبدیل کر دیا جو کرس اور ویلٹنائیں کے کارڈز پر نظر آتے ہیں۔ اردو زبان کے ایک مشہور شعر میں ان کا ذکر ہے: ”در دل کے واسطے پیدا کیا انسان۔ ورنہ طاعت کے واسطے کم نہ تھے کروہیاں۔“

کوائر (Choirs)..... قدیم مغربی دنیا میں (الخصوص قرون وسطی کے یورپ میں) یقین کیا جاتا تھا کہ فرشتوں کا ایک نظام مراتب ہے۔ شاید فرشتوں کو متواتر خدا کی حمد و هناء میں مصروف تصور کرنے کی وجہ سے ان کے مراتب کو بھی کوائر ز یعنی بھیج مانڈلیوں کا ایک سلسلہ مراتب خیال کیا گیا۔

چھٹی صدی کے اوائل میں ماہر الہیات ڈائیونی سینکس کے بتائے ہوئے نظام کے مطابق فرشتوں کے نو طبقات ہیں جنہیں تین ذیلی شاخوں میں باٹا گیا۔ ان کا رتبہ خدا سے قربت پر مبنی ہے:

| پہلا درجہ        | دوسرا درجہ          | تیسرا درجہ                          |
|------------------|---------------------|-------------------------------------|
| سیرافیم          | ڈومینین (Dominions) | پرنسپالیٹیز (Principalities)        |
| کرونیم           | ورچوز (Virtues)     | رئیس الملائک (Prince of the Angels) |
| throne (Thrones) | پاورز (Powers)      | ملائک (Angels)                      |

کیوپڈ (Cupid)..... کیوپڈ محبت کارومن دیوتا ہے، جسے عام طور پر یونانی ایروس اور محبت کی دیوی ونیس (ایفرودائی) کے بیٹے کے ساتھ شناخت کیا جاتا ہے۔ یونانیت کمان بردار خوبصورت پردار لڑکے کی صورت میں دکھایا گیا۔ اس کے مارے ہوئے تیر لکھنے سے دل میں محبت کا جذبہ بیدار ہو جاتا ہے۔ کیوپڈ محبت کی ہی طرح گراہ کرنے والا ہے۔

ایروس بلاشبہ قدیم ترین یونانی فرشتوں میں سے ایک ہے۔ اس کے اولين نقوش ہیاڑ کی تحریریوں میں ملتے ہیں جس کے مطابق وہ تین ابتدائی ہستیوں میں سے ایک تھا جن سے دنیا تخلیل ہوئی گیا: کیاس اور

ایروس۔ یعنی دھرتی ماں، ازلی مادہ اور محبت۔ ہومر کو کیوپڈ کا کوئی استعمال نظر نہ آیا کیونکہ وہ دیوتاؤں کے عظیم خاندان میں موزوں نہیں تھا۔ اس مسئلے نے یونانی اور رومی اسطوریاتی شاعری میں کم و بیش حد تک ایک مسئلہ پیدا کیا۔

کبھی کبھی ایفرودائی / ونیس کو اس کی ماں بتایا گیا، اور کبھی ارتمس / ڈیانا کو۔ ارٹس / مارس اور ہرمس / مرکری دونوں اس کے باپ قرار پائے۔ کلاسیکی عہد میں کیوپڈ نے انسانی صورت اختیار کر لی، اور بعد کے تمام آرٹسٹوں نے اسے نوجوان لڑکے کے طور پر دکھایا۔ بہت ابتداء سے ہی اسے پردوں کے ساتھ دکھایا جانے لگا۔ اس سے نشاندہی ہوتی ہے کہ وہ شیطان (Demons) کھلانے والی ہستیوں کے



کیوپڈ، محبت کارومن دیوتا۔

گروپ سے تعلق رکھتا تھا جو آسمان اور دنیا کے درمیان اڑتے پھرتے۔ یوں وہ بالائی اور زیریں دنیا کے درمیان رابطے کا کام دیتا، جو فرشتوں کا وصف ہے۔

بہت ابتدائی زمانے سے یونانی ایروس نے دیوتاؤں اور انسانوں پر غالبہ پالیا۔ ہتھیاروں کی بجائے ایک پھول اور بربط کی مدد سے زمانوں کے دوران زرخیزی کی علامات (مثلاً خرگوش، بیٹخ اور مرغائی) کا اس کی شبیہ میں اضافہ ہوتا رہا۔ اس کے ہاتھ میں تیر کان سب سے پہلے عظیم ڈرامہ نویس یوری پیڈیز نے پکڑا۔ یہ اس کی ماں ڈیانا کا ہتھیار تھا۔ لیکن وہ ہمیشہ تیروں کے ذریعہ جنگ کے بجائے محبت کی آگ بھڑکاتا ہوا نظر آتا ہے۔

سکندر یا ای شعر اور آرٹشوں کے زیر اشکیو پڑ واضح انسانی خصوصیات کا حامل ہے۔ وہ دیوتا کم اور شراری لڑکا زیادہ ہے۔ تاہم، سابقہ زمانے میں وہ ایک طاقتور دیوتا تھا۔ یقین کیا جاتا تھا کہ اس کا اثر آسمانوں کے علاوہ سمندر اور زیریں دنیا میں بھی ہے۔ اسے بہت زیادہ احترام دیا اور بھینٹوں کا مستحق بنایا گیا۔ قدیم وقتوں میں ایروس قسم کے فرشتے عمر بھر انسانوں اور دیوتاؤں کے سُنگ رہتے، حتیٰ کہ پاتال میں بھی ساتھ جاتے۔ یہ تصور رومیوں کے تصور جنات سے مطابقت رکھتا ہے: یعنی نرم حافظہ روحیں۔ عیسائیت میں مخالف روحوں کا تصور واضح ہے۔

**گاندھرو (Gandharvas)**..... کشید دیوتاؤں والے مذہبی نظاموں میں معجود اور انسانیت کے درمیان رابط کروانے والے ویلوں کی ضرورت نہ محسوس کی گئی، کیونکہ زیادہ تر نظاموں میں عموماً دیوی یا دیوتا بذات خود دنیا میں ظاہر ہوتے ہیں۔ معاصر محققین نے دیگر مذاہب میں متوازی ہستیوں کو شناخت کرنے کی کوشش میں عموماً ہندوؤں اور بودھیوں کے ہاں ملنے والی ایک غیر معمولی روحانی ہستی کا ذکر کیا ہے جسے گاندھرو یا گندھرو کہا جاتا ہے۔ ویدوں میں متعدد جگہوں پر ان کا ذکر آیا ہے۔ قدیم ویدیک عہد میں اس اصطلاح کا مفہوم معین کرنا مشکل ہے۔ کلاسیکی ہندو مت کے دور میں گاندھروؤں کو آسمانی موسیقاروں کے طور پر خیال کیا جانے لگا۔

انہیں افلاکی موسیقاروں کا رتبہ دینے اور پردار مردوں کے روپ میں پیش کیے جانے کی وجہ سے ہی انہیں عبرانی روایت کے فرشتوں کے ساتھ شناخت کیا گیا۔ ورنہ ان کی سرگرمیاں بلاشبہ

**گریگوری (Grigori)**..... یہودی روایت کے مطابق گریگوری (نگہبان) فرشتوں کا ایک اعلیٰ طبقہ ہیں جن کا موزوں مقام تیرے یا پانچوں آسمان پر ہے۔ انہیں شکل و شاہست میں انسانوں جیسا (لیکن کافی دیوقامت)، نیند کی ضرورت سے عاری اور ہمیشہ کے لیے خاموش بیان کیا جاتا ہے۔ اگرچہ نیک اور بد دونوں قسم کے گریگوری موجود ہیں لیکن دستیاب کہانیاں بد خواہ گریگوری کے گرد گھومتی ہیں جو انسان عورتوں کے ساتھ صحبت کرنے کے باعث خدا کی نگاہ میں گر گئے۔

**گریملنٹر (Gremlins)**..... گریملنٹر لیکنالوجیکل دور کے پری زاد ہیں۔ بالخصوص ان کا تعلق ہوائی جہازوں کے ساتھ جوڑا جاتا ہے۔ فطرت کے ساتھ مریبو ط خیال کی جانے والی روایت پر یاں لیکنالوجی کو ناپسند کرتی ہیں، لیکن لگتا ہے کہ گریملنٹر نے جدید دور سے مطابقت اختیار کر لی۔ کچھ ذرائع کے مطابق گریملن ہوا کی روئیں ہیں۔ دیگر کے خیال میں وہ زیریز میں ہوائی میدانوں میں رہتے ہیں۔ عموماً انہیں ایک فٹ لمبا، بزرگ نگت اور جھلی دار پیروں والا دکھایا گیا۔ کبھی کبھی وہ برہنہ پھرتے یا ہوا بازوں جیسے لباس بھی پہنتے ہیں ہوائی جہاز کا عہد شروع ہونے سے قبل ہوائی جہاز انسانی تخلی میں ایک نیم پر اسرار ذریعہ بن کر ابھرا۔ ہوا بازوں کا اپنے مددگار فرشتوں کا تصور کر لیتا بعید از قیاس نہیں تھا۔

**گوبلن (Goblins)**..... معاصر انگریزی زبان میں گوبلن کا مطلب بدرود ہے۔ لیکن اصل میں یہ پری زادوں کا ایک شریر قبیلہ تھا جو لوگوں کو مختلف پر اسرار حرکات کے ذریعہ خوفزدہ کیا کرتے تھے۔ تاہم، یہ مددگار اور معاون بھی ثابت ہو سکتے ہیں۔

**لپیکا (Lipika)**..... باطن پرستوں اور وحدت الوجود یوں کے نظام فکر میں نہایت اعلیٰ درجے کے فرشتے جو آ کاشی ریکارڈز یا کائناتی حافظے میں تمام واقعات دنیا اور ذاتی تجربات رقم

کرتے ہیں۔ لپیکا کی اصطلاح لفظ لپی (لکھنا) سے مشتق ہے۔ اگرچہ یہ نام اور بنیادی تصور ہندو مت سے مأخوذه ہے، لیکن لپیکا کا نظریہ وجود یوں کے ہاں ہی ترقی یافتہ صورت کو پہنچا۔

لوسیفر (Lucifer).....لوسیفر (روشنی دینے والا) کا نام سیارے زہرہ سے منسوب ہے..... سورج اور چاند کے بعد آسمان پر روشن ترین شے، جب وہ بطور ستارہ سحر خلا ہوتا ہے۔ لوسیفر کو غلطی سے تنزل یافتہ فرشتے شیطان کے ساتھ شناخت کیا جاتا ہے۔ بابلیوں اور اشوریوں نے ستارہ صبح کو Belit اور عشار کی صورت میں شخصی روپ دیا۔ بابل میں "ستارہ صبح" سے ہلال بھی مراد لیا گیا۔ شیطان کو لوسیفر کا نام اس وقت ملا جب ابتدائی عیسائی ماہرین الہیات تر تولیان اور سینٹ آگنائی نے اسے بابل کی ایک آیت (یسوعیہ ۱۴) میں ٹوٹے ہوئے ستارے کے ساتھ شناخت کیا۔ اس تھالق کو قائم کرنے کی وجہ تھی کہ شیطان ایک عظیم رئیس الملائکہ ہوا کرتا تھا جو خدا کی نافرمانی کرنے پر بہشت سے نکلا گیا۔ یہودی اور عیسائی مصنفین کی وضع کردہ بغاوت اور بہشت بدری کی کہانی میں لوسیفر اعلیٰ ترین فرشتہ ہے، اور وہ خوبصورتی، طاقت اور دنائی میں تمام مخلوقات سے برتر بھی ہے۔

شاید لوسیفر ایک زیادہ پرانی کہانی کا ہیرو ہو جس میں ستارہ سحر سورج کا کردار غصب کرنے کی کوشش کرنا مگر نکلت کھاتا ہے۔ یہ کہانی اس مشاہدے پر منی ہے کہ ستارہ صبح طلوع آفتاب کے بعد بھی نظر آنے والا آخری ستارہ ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ لوسیفر کی کہانی آدم کی بہشت بدری کا یہ ایک اور بیان ہے۔

لیلہ (Lailah)..... یہودی روایت میں رات کا فرشتہ۔ وہ استقر ارحمل کا گھر ان ہے، اور پیدائش کے وقت روحوں کی حفاظت کے لیے تعینات کیا گیا۔ کہانی کے مطابق لیلہ پرم کو خدا کے سامنے پیش کرتا ہے۔ خدا منتخب کرتا ہے کہ اس میں سے کس قسم کا شخص پیدا ہوگا۔ وہ پہلے سے موجود کسی روح کو ایکبریو میں بھیجتا ہے۔ ایک فرشتہ عورت کی کوکھ پر پھرہ دیتا رہتا ہے تاکہ روح فرار نہ ہو سکے۔ شاید رحم میں تو سینے نک روح کی مدد کے لیے فرشتہ اسے آئندہ زندگی کے متعلق بتاتا ہے۔



سینگوں والا پرداز سیفِ ملعونوں کی روحوں کو اذیت دیتے ہوئے (1688ء)۔

لیکن وہ پیدائش سے عین پہلے بچے کی ناک دبادیتا ہے جس کے باعث بچے کو مستقبل کے متعلق

کوئی بھی بات یاد نہیں رہتی۔ ایک کہانی میں بتایا گیا ہے کہ جب ابراہام نے سلاطین سے جنگ لڑی تو ایسا کے ساتھ تھا۔ دیگر روایات میں لیلہ ایک شیطانی فرشتہ ہے۔

**ماستیما** (Mastema)..... عبرانی زبان میں اس کا مطلب "خشنا" ہے۔ کتاب یوہل کے مطابق یہ "تمام برائی کا باپ مگر خدا کا خادم" ہے۔ دیگر جگہوں پر یہ الزام عائد کرنے والا فرشتہ ہے۔ ماستیما خدا کے ایسا پر نو ع انسانی کو تحریک دلاتا اور بطور جلا د کام کرتا ہے۔ بہت سے شیطان اور بدروجیں اس کی تابع ہیں۔ ایک قصے کے مطابق سیا ب عظیم کے بعد خدا نوح کے مشورے پر تمام بدروجیوں کو زیر زمین قید کرنے کا ارادہ رکھتا تھا۔ ماستیما نے خدا کو قائل کر لیا کہ کچھ ایک شیطانوں کو کام پر لگائے رکھنا۔ بہتر ہو گا کیونکہ گنہگار فانی انسانوں کی آزمائش کی ضرورت پیش آتی رہے گی۔ خدا نے وس فیصلہ فرشتوں کو ماستیما کی زیر قیادت اپنے کام میں مشغول چھوڑ دیا۔

**متحررا** (Mithra)..... ویدک تکوینیات (Cosmology) کے مطابق متحررا چکتے ہوئے دیوتاؤں میں سے ایک ہے۔ لہذا وہ یہودی تکی روایت کے فرشتوں جیسا ہے۔ متحررا کو میثاڑان کے ساتھ بھی شاخت کیا جاتا ہے۔ وہ فارسی دینیات میں بھی ملتا ہے جہاں اسے عظیم دیوتا اہورا مزدا کے اردو گرد اڑتی ہوئی 28 روحوں (Izeds) میں سے ایک قرار دیا گیا۔ نیز اسے رئیس الملائکہ میکائیل کا ہم مقام بھی خیال کیا جاتا ہے۔

**ملاگہ** (Malaik)..... ملک کی جمع، فرشتے کے لیے اسلامی اصطلاح۔ یونانی زبان کے Angelos کی طرح اس کا مطلب بھی "قادس" ہے، یعنی خدا اور انسانوں کے درمیان پیغام رسانی کرنے والا۔ اسلامی مفکرین نے خدا کے بعد ہستیوں کے تین سلسلے بتائے: فرشتے، جنات اور انسان۔ نور سے بنے ہوئے فرشتے خدا سے قریب تر ہیں۔ (مزید دیکھیں "جن۔")

**ملک** (Malik)..... قرآن کے مطابق ملک دوزخ کے دروازے پر پھرہ دینے والا ایک

مکار فرشتہ ہے۔ انہیں فرشتے (زینہ یا زبانی) اس کی معاونت کرتے ہیں۔ جب دوزخ میں ڈالے گئے گنہگار ملک سے مدد کی درخواست کرتے ہیں تو وہ انہیں بتاتا ہے کہ صداقت جان لینے پر بھی اس سے انکار کرنے کے باعث وہ ابد تک دوزخ میں رہیں گے۔ حتیٰ کہ ملک آگ کو مزید بھڑکاتا اور ان کا سختی اڑاتا ہے۔ راحت صرف دوزخ میں موجود مسلمان گنہگاروں کو ملتی ہے جو "اللہ، الرحمن الرحیم" کا ورد کر کے اس ظالمانہ سلوک سے محفوظ رہتے ہیں۔ ملک جانتا ہے کہ وہ چے مسلمان ہیں اور ایک روز رسول اللہ انہیں دوزخ سے نجات دلائیں گے۔

**مکر اور نکیر** (Munkir and Nakir) ..... مکر اور نکیر مسلم روایت میں نیلی آنکھوں والے دو فرشتے ہیں، جنہیں نکیرین کہا جاتا ہے۔ ان کا خصوصی فریضہ مرنے والوں کی روحوں کا تجزیہ اور یقین کرنا ہے کہ آیا وہ بہشت میں جگہ حاصل کرنے کے مستحق ہیں یا نہیں۔ یہ فرشتے مرنے والے سے قبر میں پوچھ چکھ کرنے آتے اور مختلف سوالات پوچھتے ہیں، مثلاً: "محمد کون ہیں؟" اہل ایمان شخص جواب میں انہیں اللہ کے نبی کا نام بتائے گا۔ تب مردے روز قیامت تک وہیں پڑے رہیں گے۔ اس آزمائش میں ناکام ہونے والے کافرین اور گنہگار لوگ روز قیامت تک عذاب کہیں گے۔

**موت کا فرشتہ** (Angel of Death) ..... موت کے موقع پر جسم سے روح قبض کرنے والے فرشتے کا تصور غالباً موت کے دیوتاؤں کے متعلق قدیم تصورات سے صورت پذیر ہوا۔ عالمی شافت میں اس قسم کی شخصیں عام ہیں۔ مثلاً ہندو مت میں یہ موت کا دیوتا ہے۔ ابتدائی ترین ویدوں میں یہ ایک بعد از موت قلمرو پر حکمران تھا جو کافی حد تک نورس (Norse) کی Valhalla سے ملتی جلتی تھی جہاں مرنے والے لوگ جسمانی سرتوں کا ناظر اٹھاتے۔ مابعد وید ک دور میں یہ ایک سگدل نہم دیوتا بن گیا جو مرے ہوئے لوگوں کی روحوں کو پھساتا اور اگلی دنیا میں لے جاتا تھا۔

ربانی یہودیت میں موت کے فرشتے کا تصور بھر پور انداز میں ترقی یافتہ بنا۔ یہ کی طرح یہودیت کا فرشتہ موت (Malakh ha-mavet) بھی زمانہ گزرنے کے ساتھ ساتھ قلب باہریت

کر گیا۔ ابتدائی موت کے فرشتے یا باہلی قاصد خدا کے حکم کے مطیع تھے۔ البتہ باہل میں کسی جگہ بھی مخصوص فرشتے یا فرشتوں کے گردپ کو موت لانے کا خصوصی کام سونپا جانا نہیں نظر آتا۔ ”بیاہ کرنے والے فرشتوں“ کے کئی اشارے ملتے ہیں۔ صرف بعد ازاں باہل ادب میں ہی فرشتہ موت کا



موت کا فرشتہ از البرٹ سرزر (1915ء)۔

با قاعدہ تصور ابھرا۔ اس "فرشتے" نے آہتا آہتا ایک شیطانی شخصیت اختیار کر لی جو اپنی مرضی سے عمل کرنے لگا۔ تالود کے مطابق موت کے فرشتے کو شیطان کے ساتھ شناخت کیا گیا اور شر انگیز فرشتے موت کا تصور بہت سی لوک کہانیوں اور لوک دساتیر میں منکس ہوتا ہے۔ موت، تدفین اور سوگ کی مختلف رسوم میں بھی یہ تصور کار فرمائے۔ فرشتے موت سے نسلک متعدد لوک کہانیاں تین درجوں میں باقی جا سکتی ہیں..... پہلے گروپ میں خوفناک اور ساحر انہ کہانیاں شامل ہیں جن میں موت کا ظالم اور سخت گیر فرشتہ ایک طرح کا دلن ہے، جیسے ویپار (خون آشام چگاڑ) کی کہانیوں میں ذریکوں۔ دوسری کیفیتی میں موت کے فرشتے کو نکست دی جا سکتی ہے، بالخصوص انسانی چالاکی کے ذریعے۔ ان کہانیوں میں اسے کافی بے وقوف بتایا گیا۔ آخری گروپ ان لوک کہانیوں کا ہے جن میں موت کا فرشتہ رحم کھا کر کسی کی جان بخشن دیتا ہے یا پھر کوئی مہربانی کرتا ہے۔ بہت سی کہانیوں میں فرشتے موت کے ساتھ آمنا سامنا شادی کی رات کو ہوتا ہے جب دلہایا دہن میں سے ایک کے مقدار میں مرنا لکھا ہوتا ہے۔ مزید دیکھیں "عزازیل"۔

**مورونی (Moroni)**..... مورونی خدا کا مارمن (Mormon) فرشتے ہے۔ وہ نومبائیں (Nephites) کے آخری عظیم راہنماء مارمن کا بیٹا ہے۔ مورونی کو آخری پیغمبر اور "کتاب مارمن" کے آخری باب کا مصنف مانا جاتا ہے۔ اس باب میں مارمن تاریخ کے ایک ہزار سال کا بیان ہے۔ 421ء میں جب مورونی نے آخری اندر ارج ختم کیا تو اسے مٹی میں دبادیا۔ 1823ء اور 1829ء کے درمیان مورونی خدا کے دوبارہ جنم لیے پیغمبر کے طور پر دنیا میں واپس آیا۔ مارمن چرچ کے بانی جوزف سمحتہ سیت دیگر لوگوں نے بھی کم از کم 20 مرتبہ اسے دیکھا۔ ایک روایا میں راہنمائی ملنے پر ہی جوزف سمحتہ نے Cumorah (موجود اونٹاریو کاؤنٹی) نامی پہاڑی میں مدفون Nephite ریکارڈ زندگی کے جو طلاقی لوحوں پر درج تھے۔

**مولس کے فرشتے (Angels of Mons)**..... پہلی عالمی جنگ کے آغاز میں مونس، پنجیم میں ایک لڑائی ہوئی جس میں جرمن فوجیں متحدہ برطانوی، فرانسیسی اور پنجیں افواج کو نکست دینے

میں کامیاب رہیں۔ 23 اور 28 اگست 1914ء کے درمیان میدان جنگ میں موجود سپاہیوں نے متعدد ہو لے دیکھے۔ جوں تھلے اس قدر شدید اور برطانویوں کی تعداد اس قدر کم تھی کہ ان کا نیست و ناہود ہو جا، اور قریں قیاس تھا۔ تاہم بلاائی کا پانس اس وقت اچانک پلت گیا جب دو تھارب دھڑوں کے درمیان میں ایک شبیہ نمودار ہوئی۔ دو برطانوی افسروں کے بیان کے مطابق جب انگریز پسپا ہو رہے تھے تو جوں فوج نے فائر گن کیدم روک دی اور حیرت زدگی کے عالم میں رک گئے۔ ان کے سامنے "فرشتوں کی ایک فوج" کھڑی تھی۔ برطانوی فوج کے کیپشن سیسل ہے وہ نے بھی اسی قسم کا بیان دیتے ہوئے کہا کہ جب انگریز فوج چیچھے ہٹ رہی تھی تو دونوں طرف سے گولہ باری بالکل رک گئی اور انگریز سپاہی چار یا پانچ دیوقا میت سفید عباوں والی شبیہوں کو دستوں کے درمیان میں ظاہر ہوتے دیکھ کر ششدڑ رہ گئے۔ اس موقع پر جوں فوج چیچھے بننے لگی۔ موں سے پسپائی کے آخر میں اور بھی کئی پراسار مناظر دیکھے گئے۔ "لندن ایونگ نیوز" میں شائع شدہ ایک برطانوی یونیون کریل کا خط 27 اگست کے حالات بیان کرتا ہے جب اس نے اور دیگر افسروں نے سڑک کی دونوں طرف کیلری کی بہت بڑی تعداد دیکھی۔ 29 ستمبر 1914ء کو "ایونگ نیوز" نے مشہور مصنف آرتھر Machen کی تحریر کردہ ایک کہانی بعنوان "The Bowmen" "شائع کی۔ یہ کہانی ہاتھی ہے کہ صد یوں پہلے کے انگریز تیر اندازوں نے برطانوی سپاہیوں کو مکمل ٹکست سے بچایا۔ Machen نے کہا کہ یہ کہانی من گھرست تھی اور اس نے صرف برطانوی شہریوں کا حوصلہ بڑھانے کی خاطر اسے تحریر کیا۔ تاہم، یہ لوں کے متعلق بیانات سامنے آنے کی وجہ سے Machen کے اخراج کردہ تیر انداز جلد ہی "موں کے فرشتے" کہلانے لگے۔ (مزید دیکھیں "میدان جنگ کے فرشتے۔")

میٹراٹن (Metatron)..... مغربی روایت میں اہم ترین فرشتوں میں سے ایک۔ اے دنیا کو قائم رکھنے کا ذمہ دار خیال کیا جاتا ہے۔ تالמוד میں میٹراٹن خدا اور انسانوں کے درمیان وسیلہ ہے۔ اسی نے اسحاق کے گلے پر چھری چلاتے وقت ابر ہام کا ہاتھ روکا تھا۔ (دیگر فرشتوں کو بھی اس واقعی سے منسوب کیا جاتا ہے) یہودی روایت میں میٹراٹن وہ فرشتہ ہے جس نے ایک اور فرشتے

کے ذریعے سیاہ سے پہلے اعلان کروایا کہ خداونیا کو تباہ کر دے گا۔

**میخائیل یا میکائیل (Mikhail)**..... میکائیل اور جبرائیل سمیت متعدد فرشتے یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں مشترک ہیں۔ جبرائیل یا جبریل بالشبہ تنہوں مذاہب میں اہم ترین فرشتہ ہے، جبکہ میکائیل یا میخائیل مسلمانوں کے لیے نسبتاً بہت کم اہمیت رکھتا ہے۔ قرآن میں اس کا ذکر صرف ایک مرتبہ آیا ہے (۹۲:۲)۔ روایت کے مطابق میخائیل ساتویں آسمان پر رہتا ہے، اس کے پر بزرگ کے اور بال زعفرانی رنگ کے ہیں۔ ہر بال میں دس لاکھ منہ ہیں جو لاکھوں زبانوں میں توبہ کرتے رہتے ہیں۔ انسانیت کا سچا دوست ہونے کے ناتے میخائیل دوڑتے ہوئے جانے کے بعد ایک مرتبہ بھی نہیں ہنسا۔ میخائیل اور جبرائیل نے سب سے پہلے خدا کے حکم پر آدم کو سجدہ کیا۔ جنگوں فرشتے میخائیل جنگ بدر میں اہل ایمان کی مدد کرنے آیا۔ وہ ان فرشتوں میں سے بھی ایک ہے جنہوں نے شب قدر کو آنحضرت کا سید شق کیا تھا۔ (مزید دیکھیں "میکائیل۔")

**میدان جنگ کے فرشتے (Battlefield, Angels of)**..... جنگ کے زمانے میں سپاہی، عموماً نہب اور بستی مطلق سے قریب تر ہو جاتے ہیں جس کی وجہ شاید جنگ میں موت کی قربت ہے۔ چنانچہ سپاہیوں کا مقدس ہیوں لے دیکھنا غیر عام نہیں۔ ان میں سے زیادہ تر منافق کسی شخص واحد نے دیکھے اور انہیں محض تخيّل کی پیداوار قرار دے کر نظر انداز کیا جا سکتا ہے، لیکن متعدد صورتوں میں فرشتوں، اولیاً اور دیگر نہیں بھی شخصیات کے ہیوں لے جنگوں کے دوران بہت سے لوگوں کو بھی نظر آئے۔ متعدد برس رجک اقوام (بالخصوص عیسائی آبادی والی) نے اکثر جنگ میں اپنے سر پرست اولیاً سے مدد مانگی۔ مثلاً انگلینڈ سینٹ جارج، جبکہ جمیں سینٹ لیوا کبر، اور فرانس سینٹ مائیل اور جو آن آف آرک سے مدد مانگتا ہے۔ نیز ملکوئی شہیوں کی متعدد کہانیاں بھی سننے کو ملتی ہیں۔ عہد نامہ جدید و عقیق دونوں میں یہ کہانیاں موجود ہیں۔

پانچ سو سدی عیسیٰ میں ایلا ہن اور اس کے قبیلے نے رومتوں اور دیگر یورپی تہذیبوں سے جنگ لڑی۔ جب روم کو خطرہ لاحق ہوا تو پوپ لیون نے ایلا کے پاس جا کر شہر کے تحفظ کی درخواست

کی۔ ایسا فوراً اپنی فوج کو شہر سے کچھ دور لے گیا اور بتایا کہ جب پوپ بات کر رہا تھا تو اس کے پہلو میں دو شہیں موجود تھیں "جو اس دنیا کی نہیں۔" شہیوں کے ہاتھ میں شعلوں کی تکواریں تھیں، اور انہوں نے ایسا کو آگے بڑھنے کی صورت میں موت سے ڈرایا۔ کلیسا نے بعد ازاں تو شیق کی کہ وہ دو شہیں یہٹ پیر اور یہٹ پال کی تھیں۔

433ء میں جب گوتحوں نے گال پر دھاوا بولا تو Embrun شہر کے آرچ بیچ پیٹ ہٹ آلبن نے خلافت کے لیے یہٹ مارسٹینس سے دعا مانگی۔ گوتحوں نے شہر کو محاصرے میں لے لیا تھا اور میں فصل تک آپنے۔ لڑائی کے دوران یہٹ مارسٹینس کا ایک ہیول فرشتوں کے دستوں سریت ظاہر ہوا جنہوں نے حمل آوروں کو فصیلوں سے بچنے پھینک دیا اور گوتحوں کے ہتھیاروں کو انہی کے خلاف موز دیا۔ بچ کچھ گوتح افراتفری کے عالم میں بھاگ کھڑے ہوئے۔

624ء میں جنگ پدر کے موقع پر 313 مسلمان سپاہیوں نے کفار مکہ کے عظیم لشکر کو یکت وی جن کی تعداد ہزاروں میں تھی۔ روایت کے مطابق سفید گھوڑے پر سوار حضرت جبریل مسلم لشکر کی تیادت کر رہے تھے۔

بلجیں صدی کے وسط میں Badagars کے ایشیائی قبیلے نے ایک مقامی عیسائی مبلغ فرانس ڈاولر کو مارڈا لئے اور آس پاس کے علاقے میں تمام عیسائی بستیاں اجاڑڈا لئے کا تھیر کیا۔ ڈاولر کو ان کے ارادے کا علم ہوا تو تن تھا ان کا مقابلہ کرنے گیا۔ جب وہ Badagars کی فوج کے سامنے آیا تو سرکردہ افسروں نے دعویٰ کیا کہ اس کے ساتھ ایک دیوقامت شریک کھڑی تھی اور ڈاولر کی انکھوں میں سے نور جاری تھا۔ فوج نے پسپائی اختیار کی۔

17 اکتوبر 1571ء کو ترکوں کے سلطان سلیم دوم کے بھری بیزے کو لیپا نتو کی لڑائی میں یکت ہوئی۔ اس لڑائی کو ہمیشہ پوپ پائیں چشم سے منسوب کیا جاتا ہے جس نے اس روز Rosary جلوس کے دوران اچانک کھڑکی کھوں کر اعلان کیا: "اب وقت ہے کہ ایک عظیم فتح کے لیے خداوند کا ٹھکردا کیا جائے جو اس نے ہماری فوج کو مرحمت فرمائی۔" سرکاری ریکارڈز کے مطابق جوئی پوپ نے یہ اعلان کیا، ترک بیزے کو یکت ہو گئی۔ قیدی بنائے گئے ترک سپاہیوں نے جلغہ کہا کر انہوں نے یہٹ پیر، یہٹ پال، یہٹ سچ اور فرشتوں کی ایک شمشیر بردار فوج کو ترکوں کے

خلاف اڑتے دیکھا تھا۔ فرشتوں نے اپنی توپوں کے دھوئیں سے ترکوں کو انداز کر دیا۔ بیسویں صدی بھی اس مضم کے تجربات سے محروم نہیں۔ ایک مشہور واقعہ پہلی عالمی جنگ کا ہے (دیکھیں ”مونس کے فرشتے“)۔ دوسرا بیان جولائی 1918ء میں پتھیون، فرانس کے قریب ہونے والی ایک لڑائی سے ملک ہے۔ برطانوی سپاہیوں نے حیرت بھری نظروں سے دیکھا کہ جرمن توپ خانے نے دونوں فوجوں کے درمیان ایک خالی جگہ پر گولے بر سانا شروع کر دیے۔ گولہ باری بند ہوئی تو جرمن پیدل سپاہی اپنے مورچوں سے نکلے اور اس جگہ کی جانب گئے۔ وہ اچانک رکے اور پھر گڑ بڑا کر پیچھے ہٹے۔ جرمن قیدیوں کے بیان کے مطابق انہوں نے ایک گھوڑ سوار سالہ جرمن صفوں کی جانب آتے دیکھا تھا۔ جرمنوں نے سوچا کہ وہ کاونسل میشیا ہوں گے، کیونکہ انہوں نے سفید لباس پہن رکھا تھا اور گھوڑوں پر سوار تھے۔ جب وہ گولوں کی حد میں آئے تو توپ اندازوں نے ان پر فائر گنگ شروع کی۔ تاہم، ایک بھی سوار یا گھوڑا ازٹھی نہ ہوا۔ جب دستے جرمنوں کو واضح دکھائی دیا تو انہوں نے دیکھا کہ اس کی قیادت سبھرے بالوں والا ایک شمشیر بردار گھوڑ سوار کر رہا تھا۔ جرمن بوكھلا کر بھاگ کھڑے ہوئے۔

دوسری عالمی جنگ کے دوران روی فوج Danzig، مشرقی پروس ( موجودہ پولینڈ) میں پیش قدی کر رہی تھی۔ بنجے ایک عارضی سکول میں مضم تھے، جس پر روی توپ خانے نے گولے بر سائے۔ لیکن سکول بالکل محفوظ رہا۔ ایک شام کو سکول میں دعا کے دوران ایک نوجوان اڑ کے نے (جس کی تربیت مذہبی خطوط پر نہیں ہوئی تھی) ایک نر سے زور دیتے ہوئے کہا، ”یہ ان کے بیہاں پڑ رہے ہیں“ اور اپنی چھاتی پر ہاتھ مارا۔ جب نر سے مطلب پوچھا تو اڑ کے نے وضاحت کی کہ اس نے عمارت میں ہر جگہ پر شعلوں میں گھرے ہوئے آدمی دیکھے تھے، اور ان کے قد اتنے بڑے تھے کہ چھت ان کی چھاتیوں سے چھوڑ رہی تھی۔ براعظم افریقہ نے گزشتہ چند نشروں کے دوران سیاسی اور سماجی اپتری کے باعث بہت ساتھ دیکھا۔ کوئی میں ایک باغی دستے ایک سکول کی جانب بڑھا جہاں مبلغوں کے انداز 200 نچے رہتے تھے۔ باغیوں نے سب کو مارڈا لئے کا ارادہ کیا تھا۔ صرف ایک بیرونی باڑ اور چند سپاہی سکول کی حفاظت پر مامور تھے، جبکہ باغیوں کی تعداد سینکڑوں میں تھی۔ وہ تین روز تک مسلسل سکول پر دھاوا بولنے کی کوشش کرتے رہے، لیکن ہر مرتبہ

136  
رسنے اور پہنچنے ہے جاتے۔ ایک زخمی باغی قیدی سے جب اس کی وجہ پوچھی گئی تو اس نے بتایا کہ انہوں نے سفید روشنی میں ملبوس سینکڑوں فوجیوں کو سکول کے میدان میں دیکھا تھا۔

**میشو نیلس (Mephistopheles)** ..... لفظی مطلب "روشنی سے محبت نہ کرنے والا۔" (رسنے کے عکس) یہ نام نشانہ ثانیہ کے دوران یونانی، لاطینی اور غالباً عبرانی عناصر کے امتحان (اوحلہ کے) میشو نیلس، میشفت اور میشو جیسے دیگر نام بھی ملتے ہیں۔ "فاسن" کی کہانی میں میشو نیلس کا مشہور ترین بیان ملتا ہے۔

**میکائیل (Michael)** ..... یعنی بڑے وحدانیت پرست مذاہب یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں عظیم ترین ربی کا حامل فرشتہ۔ اس کے نام کا مطلب "خدا جیسا" ہے۔ کالدیا کے لوگ اسے بطور دیوتا پوجا کرتے تھے۔ اسلام میں اس کا نام میکائیل ہو گیا۔ یہودی نظام الملائکہ کے مطابق <sup>وہ</sup> Virtues کے درجے سے تعلق رکھتا ہے؛ وہ رئیس الملائکہ کے طبقے کا سردار ہے، وہ حضوری اور استغفار، راست بازی اور رحم کا فرشتہ ہے۔ اس کی حکومت چوتھے آسمان پر ہے۔ قدیم فارسی روایت میں اس کا نام Beshter (نوع انسانی کو قائم رکھنے والا) تھا۔ یوں وہ یمناڑان جیسا نظر آتا ہے۔ کہتے ہیں کہ میکائیل کی آنکھوں سے بہنے والے آنسو اہل ایمان کے گناہوں پر گرنے سے کریم متشکل ہوئے۔ جب اسرائیل کے قبائل مصر میں اسیر ہوئے تو اسے "روحوں کو تو لئے والا" بھی کہا جانے لگا، کیونکہ مصری روایت میں انوبس نامی دیوتا مرنے والوں کے دلوں کو تو لاتا۔ قرون وسطی میں میکائیل کا کردار روحوں کو اگلی دنیا میں پہنچانا ہو گیا۔ چونکہ کلیسیا روم میں گال کے پرانے پاگان بچاریوں کو اپنی جانب راغب کرنے کا مستغی تھا، اس لیے انہوں نے میکائیل کو زیر زمین دیوتا مرکری کے ساتھ مدغم کر دیا۔ آرٹ میں جبرائیل کے علاوہ میکائیل کی تصویر کشی بھی بہت زیادہ کی گئی۔ مسلم روایت میں میکائیل کے پر "بیز ز مر در گک کے" بتائے جاتے ہیں۔ اس کے لاکھوں چہروں میں لاکھوں منہ ہر وقت خدا سے معافی مانگتے رہتے ہیں۔ (نیز دیکھیں "میکائیل۔")



استبول میں ایک قدیم درواہ جس پر ریس الملائک میکائیل دکھایا گیا ہے (13ویں صدی)۔

نیکی (Nike) ..... فتح و نصرت کی یوتانی دیوی (روم و کثوریہ دیوی کی ہم مقام)۔<sup>وہ</sup>  
ہیراکلیس کے ہمراہ کوہ اورپس پر گئی۔ عموماً اسے پروں کے ساتھ اڑتے اور فاتحین کے سروں پر تاج رکھتے ہوئے دکھایا گیا۔

نرگل (Nergal) ..... یہ میسوپونامیا کا مرد خدیو تھا جس کا تعلق موت اور جنگ کے ساتھ قائم کیا گیا۔ بد-بھی طور پر کالدیوں نے اسے بطور حافظ روح اپنایا۔ پاتال کی ملکہ اریش کی نرگل کے ساتھ اس کی شادی کے باعث بعد کے ملغوبہ (Syncretistic) مذاہب میں اسے پاتال کا بادشاہ تسلیم کیا گیا، مثلاً غناستیت میں اسے قدیم میسوپونامیا کے مہیب پردار قسطنطیلورس سے ملانا درست نہیں۔

نسلوں کے محافظ فرشتے (Ethnarchs) ..... جس طرح انفرادی انسانوں کے محافظ فرشتے ہیں، اسی طرح بڑے نسلی گروہوں کی حفاظت کے لیے بھی مخصوص فرشتے تعینات ہیں۔ روایتی طور پر انہیں ethnarchs کہا جاتا ہے۔ باجبل میں فرشتوں کے قوموں کے نگران ہونے کا اولین ذکر کتاب دانی ایل (10 اور 12) میں ملتا ہے جہاں میکائیل کو ”تیرے لوگوں کا نگران عظیم



محافظ فرشتہ۔

پادشاہ کہا گیا۔ یہودی روایت کے مطابق مینار بابل کی تباہی کے موقع پر ستر الگ الگ اقوام ظاہر ہوئیں اور خداوند نے ہر قوم کا ایک ایک محافظ فرشتہ تعینات کیا۔ یہودی روایت میں یہ بھی دعویٰ کیا گیا کہ اسرائیل کے محافظ میکائیل کے سواتامام *ethnarchs* تزل کا شکار ہوئے اور شرائیز بن گئے۔ ان تزل یا فرشتوں میں فارس کا محافظ ڈوچل، مصر کا محافظ راہاب اور روم کا محافظ ساماہیل شامل تھے۔ تزل کے باوجود خدا ان کے ذریعے سے متعلقہ اقوام کو احکامات جاری کرتا ہے۔ پرہیل ایسا واحد ملک ہے جو اپنے محافظ فرشتے کے اعزاز میں (جو لائی کی تیسری اتوار کو) ایک خیافت کا اہتمام کرتا ہے۔

### نکیرین..... (ویکھیں "مکرا اور نکیر۔")

نوری محل (Nuriel)..... لفظی مطلب "آگ"؛ برف کے طوفانوں کا دیوتا۔ یہودی روایت میں موئی کی ملاقات اس سے دوسرے آسمان پر ہوئی۔ وہ Hesed (مہربانی) کے پہلو میں سے برآمد ہونے والے شاہین کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ اس کا قد (کتاب ظہر میں) تقریباً 1,200 میل (300 پر سنگ) بتایا گیا۔ 5,00,000 فرشتے اس کی خدمت پر مامور ہیں۔

نوم (Gnomes)..... نوم پست قامت پری کی ایک قسم ہیں اور انہیں عنصر منی کے ساتھ منسوب کیا جاتا ہے۔ کہتے ہی کہ وہ گھنے جنگلوں میں، قدیم برگد کے درختوں کی جڑوں میں رہتے ہیں، اور غالباً ان کا کام جنگلی جانوروں کی حفاظت کرتا ہے۔

نیفیل (Nephilim)..... ایک بائبلی اصطلاح جس کا مطلب عبرانی زبان میں "تزل یافتہ" بتا ہے۔ اس سے خدا کے بیٹے اور انسان عورتیں مراد ہیں جن کا ذکر کتاب پیدائش (4:6-1) میں آیا۔

والکاریز (Valkyries)..... یہ نورس یا نارس (والکریز) اسطوریات کی جنگجو عورتیں تھیں

جو گھوڑے پر سوار ہو کر میدان جنگ میں پرواز کرتی تھیں۔ وہ جنگجوؤں کو قتل ہونے کے لیے منتسب کرتیں اور پھر اٹھا کر نارس بہشت Valhalla میں لے جاتیں۔ کہتے ہیں کہ شالی روشنوں کی وجہ ان کی زرہ کا شکار ہے۔ والکارزیز اس دنیا سے اگلی دنیا میں جاتے ہوئے آسمان اور زمین کو مانے والا تو اس قدر کا پل پار کرتی ہیں۔ ان کا کردار صوت کے فرشتے سے ملتا جلتا ہے۔

ورچوز (Virtues)..... محبّات، اطمینان، حوصلے اور رحمت کے فرشتے جو عقیدے کے ساتھ اٹھتے ہوئے لوگوں پر توجہ دیتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ داؤد کو گولیتھ کے خلاف جنگ کرنے پر ورچوز نے ہی مائل کیا تھا۔ نیز، ابرہام نے اپنے اکلوتے بیٹے اسحاق کو قربان کرنے کے حکم کی اطاعت کے لیے ورچوز سے ہی قوت حاصل کی۔ ان فرشتوں کے مرکزی فرائض کرہ ارض پر محبّات دکھانا ہیں۔ انہیں کرہ ارض کے طبعی قوانین میں با احترام مداخلت کی اجازت ہے، لیکن ان قوانین کو قائم رکھنا بھی ان کی ذمہ داری ہے۔ ڈائیونی سیس کے بیان کردہ نظام میں یہ منڈل پانچویں نمبر پر ہے۔

ووہومناہ (Vohu Manah)..... لفظی مطلب "اچھا ذہن" یا "اچھی سوچ"۔ "زرتشت" کا مرکزی رئیس الملائکہ جس نے زرتشت پر عقیدے کی سچائیاں ظاہر کیں۔ زرتشت کا نہ ہب اپنی شناخت کی وجہ سے مشہور ہے۔ (دیکھیں "اہورا مزدا" اور "اہرمن") ووہومناہ اہورا مزدا کی پہلی اولاد اور ایشاس پیغما کا سردار ہے۔ زرتشت نے تمیں سال کی عمر میں اسے ایک روایا میں دیکھا۔ وہ عام انسان سے بڑی صورت میں ظاہر ہوا اور سوال جواب کرنے کے بعد اسے اہورا مزدا کے آہن پر لے گیا جو فرشتوں کے ساتھ دربار لگائے بیٹھا تھا۔ تب خدا نے پنیر کو حقیقی نہ ہب کے اصول سکھائے۔

ہاروت اور ماروت (Harut and Marut)..... یہودیت، میسائیت اور اسلام، ہیئت مہابت میں انسانوں کے لیے ملائکہ کی شہوت سے متعلق کہانیاں ملتی ہیں۔ اگرچہ انسانوں کے



وَاكَارِي، پرداز تورس جنگجو دیوی۔

ساتھ روحانی ہستیوں یا شیطانوں کی جماعت کا بنیادی تصور بہت قدیم ہے، لیکن اس قسم کے تصورات پر یہودی سیجی قیاس آرائی کتاب پیدائش کی دو مختصر اور مہم آیات سے مخوذ ہے (6:2-6:4)۔ ان آیات میں ”خدا کے بیٹوں“ کا ”انسانوں کی بیٹیوں“ سے شادی کرنے کا ذکر ہے۔ یہاں خدا کے بیٹوں سے فرشتے مراد یہ گئے۔ روایتی تشریع کے مطابق یہ بیٹے ترزل یا فرشتے ہیں۔

اس موضوع پر اسلامی نکتہ نظر ایک قصہ میں ملتا ہے جس میں ملوث دو فرشتوں کا ذکر قرآن میں موجود ہے: ہاروت اور ماروت۔ البتہ قرآنی حوالے میں ان فرشتوں کی جنسی بدسلوکی کا کوئی اشارہ موجود نہیں۔ کہانی کے مطابق تحریص اور رگناہ سے بچنے میں انسانوں کی بدیہی نااہلی کی وجہ سے فرشتوں نے نوع انسانی کے متعلق تفحیک آمیز باتیں کہیں۔ جواب میں خدا نے کہا کہ اگر فرشتے انسان جیسے حالات کا شکار ہوتے تو وہ بھی ایسا ہی کرتے۔ ہاروت اور ماروت کو کہہ ارض پر جیجنے کے لیے منتخب کیا گیا۔ انہیں قتل، بت پرستی، شراب نوشی اور جنسی شہوت پرستی کے عکسیں گذاہوں سے دامن بچانے کی ہدایت دی گئی۔ جلد ہی وہ دونوں ایک حسین عورت کے لیے خواہش کا شکار ہو گئے۔ ایک راگیر نے انہیں بدکاری کرتے دیکھا تو ہاروت اور ماروت نے اسے مارڈا لاٹا کر گناہ کا کوئی گواہ نہ ہے۔ تاہم، علیم و قدیر خدا ان کے افعال سے آگاہ تھا۔ نیز، انہیوں نے ایسا انتظام کیا کہ آسمان پر موجود فرشتے کرہ ارض پر اپنے بھائیوں کے پرہیز گارا عمال کی گواہی دے سکیں۔ مگر وہ امتحان میں بری طرح ناکام ہوئے۔ بطور سزا انہیں باطل کے ایک کنوئیں میں الٹا لکھا دیا گیا۔ یہ سزادوز خ کی ابدی سزا سے بہتر تھی۔ دیگر فرشتوں کو خدا کا ارشاد درست مانتا پڑا اور وہ آسمان پر انسانیت کی کمزوری کے متعلق گفتگو سے گریز کرنے لگے۔ جہاں تک ہاروت اور ماروت کا تعلق ہے تو وہ انسانوں کو جادو منتر سکھاتے رہے، لیکن ساتھ ساتھ انہیں منوعہ فنون کے استعمال کے عکسیں تھانج سے آگاہ بھی کیا۔

ہپنوس (Hypnos)..... یونانی دیوتا ہپنوس (نیند)، نائکس (رات) کا بیٹا اور تھانائوس (موت) کا بھائی ہے۔ ہپنوس کی اصطلاح اسی سے مخوذ ہے۔ اسے ایک تاریک، دھندا آلوہ

غار میں اپنا گھر بناتے ہوئے دکھایا گیا، جس میں سے دریاۓ فراہم وی یا غلطات بہتا ہے۔ وہ اپنے لا تعداد آدیبوں یعنی خوابوں کے درمیان گمراہوا تھا۔ دیوتاؤں کے قاصد کی حیثیت میں پہاڑ کو پروں والا دکھایا گیا۔ اس کے ساتھ چند ایک داستانیں منسوب کی گئیں..... اس نے کئی موقع پر ہیرا کے کہنے پر زیس کو سایا اور ایک مرتبہ اپالو کے بیٹھے سار پہنڈ و ان کا جسم میدان جنک سے اٹھانے میں اپنے بھائی کی مدد بھی کی۔

**ہر میس (Hermes)**..... جدید دور میں فرشتے کو بطور قاصد تصور کرنے کے اہم ترین نقیبوں میں سے ایک یوتائی ہر میس تھا (جس کے اوصاف بعد میں رومنوں نے اختیار کیے اور دیوتا مرکری سے منسوب کر دیے)۔ ہر میس سائنس اور تجارت کے علاوہ خوش بختی کا دیوتا بھی تھا جو سفر میں لوگوں کی حفاظت کرتا اور سرنے والوں کی روحوں کو راہ دکھاتا۔ وہ تاجریں اور چوروں کا سرپرست مجبود بھی تھا۔ نیز، کہا جاتا ہے کہ ہر میس نے کچوے کے خول پر دھانگے کس کر بر بادا بیجاد کیا۔ روایت کے تحت ہر میس کو پروں اور سرپرہیٹ کے ساتھ دکھایا گیا۔ اس نے سینڈل بھی پہن رکھے ہیں۔ یوں وہ خدائی قاصدوں کے پردار ہونے کے تصور کا نقیب بنا۔

**ہیڈرائیمیل (Hadraniel)**..... لفظی مطلب "خدا کی عظمت"۔ یہ فرشتہ آسمان پر دوسرے چھائیک کا گمراں ہے۔ اس کی قامت 21 لاکھ میل ہتائی جاتی ہے۔ جب حضرت موسیٰ خدا سے توریت وصول کرنے آسمان پر گئے تو ہیڈرائیمیل کو دیکھ کر ہیبت زدہ رہ گئے۔ ہیڈرائیمیل کا خیال تھا کہ موسیٰ توریت کے متعلق نہیں، لہذا اس نے انہیں ڈرا کر رونے پر مجبور کر دیا۔ یہ دیکھ کر خدا ظاہر ہوا اور ہیڈرائیمیل کو ڈانٹا۔ وہ فوراً راہ راست پر آگیا اور موسیٰ کے راہنماء کے فرائض انجام دینے لگا۔ یہودی روایت کے مطابق جب ہیڈرائیمیل مٹاۓ ایزدی کا اعلان کرتا ہے تو اس کی آواز دو لاکھ آسمانوں تک جاتی ہے۔ نیز اس کے منہ سے نکلا ہوا ہر لفظ بکلی کے 12,000 کوندے ظاہر کرتا ہے۔

**یازاتا (Yazata)**..... زرتشت مت کا بانی زرتشت ایک مصلح تھا جس نے فارسی کثرت

پرستی کو اولین وحدائیت کی صورت دی۔ اگرچہ قدیم فارسی کثرت پسندی کے متعلق بہت کم معلومات میسر ہیں، لیکن بدیہی طور پر پرانے دیوتاؤں کا رتبہ کم کر دیا گیا اور وہ زرتشت مت کے

نظام میں فرشتے بن گئے۔

خیر اور شر کے درمیان سمجھا شریعتی نظریہ دنیا میں مرکزی سرگرمی ہے۔ (دیکھیں "ایشا سپیخا") زرتشت مت کے ترقی کرنے پر افلائی ہستیوں کی تعداد بھی بڑھتی گئی اور کسی موقع پر فرشتوں کا ایک نیا طبقہ یا زاتا ("عبادت گزار") ابھر کر سامنے آیا۔ وہ اس قدر طاقتور بن گئے کہ اہورا مزدا (مطلق خدا) سے بھی زیادہ عالی شان نظر آنے لگے۔ ان کا سربراہ مختصر انور اور صداقت کا دیوتا / فرشتہ تھا..... آسمان اوز میں کا درمیانی وسیلہ، اس دنیا کو قائم رکھنے اور انصاف کرنے والا۔ دیگر نئے فرشتے ہوما (مقدس نشہ)، داتا (ہوا) اور ویری تھرانگا (فارسی اندر) تھے۔

## متفرق موضوعات

(ادب، آرٹ، فنِ تعمیر وغیرہ)

فرشتوں کا ارتقا:

روایتی طور پر فرشتوں کو کامل، ابدی ہستیوں کے طور پر دیکھا گیا جو جلال کی دامنی حالت میں رہتے ہیں۔ چنانچہ ”فرشتوں کا ارتقا“، کچھ غیر مناسب لگتا ہے۔ تاہم، روایتی مذہب کے اس غیر متغیر عکس نظر کے بر عکس معاصر روحانیات درجہ بدرجہ ترقی، شعور کی توسعہ اور وقت کے ساتھ ساتھ تربیت پر زور دیتی ہے، حتیٰ کہ نشوونما میں کئی جنم بھی لگ سکتے ہیں۔ مثلاً دوبارہ جنم و سوت یافتہ روحانی نشوونما کے لیے مواقع کا ایک سلسلہ خیال کیا گیا۔ یہ درجہ بدرجہ روحانی توسعی ایک قسم کی روحانی ترقی ہے، اور روحانی ارتقا کا استعارہ اکثر ادب میں استعمال ہوا۔ فرشتوں کے ارتقا کا تصور مخصوص وحدت الوجود نظریات میں اپنی جزیں رکھتا ہے۔ وحدت الوجود کے کچھ مکاتیب نے دیوں کو انسانی روح قرار دیا جو بار بار جنم لے کر بلند تر روحانی ہستیاں بن گئے۔ پریوں اور

فرشتوں کے طور پر روحوں کے دوبارہ جنم کا نظریہ لازماً اشارہ کرتا ہے کہ یہ ہستیاں جسموں کی مالک ہیں، چاہے وہ کتنی ہی کمال یا فتہ یا روحانی ہوں۔ اس سے یہ امکان بھی پیدا ہوتا ہے کہ فرشتے یادگیر روحیں انسانی جسموں میں آباد ہونے کے قابل ہیں؛ کچھ معاصر گوروؤں نے زور دیا ہے کہ دیوبھی کبھی انسانی جسم اختیار کرتے ہیں۔ مارکن ازم کی تعلیمات میں بھی فرشتوں کے ارتقائی عمل کی جانب اشارہ ملتا ہے۔

### علم الملائکہ (Angelology):

فرشتوں کا مطالعہ کرنے کی شاخ۔ عموماً یہ اصطلاح زیادہ مفصل تھیوریز کے لیے مخصوص ہے۔ مثلاً نامس آکونفس کی منقلم قیاس آرائیوں کو علم الملائکہ قرار دیا جاسکتا ہے۔ باجبل میں فرشتوں کے متعلق بیانات کو پہنیا دہنا کردو مغربی یہاں ای روایات قردن و سلطی کے دوران پر وان چڑھیں۔ کتاب حنوك وغیرہ میں مفصل فرشتہ کہانیوں سے کام لیتے ہوئے ایک روایت مخصوص نام دالے فرشتوں کے خصائی پر توجہ مرکوز کرتی ہے۔ دوسری روایت اس قسم کے معاملات پر فلسفیانہ غور و فکر سے عبارت ہے کہ آیا فرشتوں کے جسم ہوتے ہیں یا نہیں۔ نامس آکونفس کی "Summa Theologiae" میں فرشتوں کو پیش کرنے کا منقلم انداز موصودالذکر روایت کی ہی پیروی ہے۔

### فرشتوں کا ظہور (Angelophany):

انسانوں کو مرئی یا کسی اور قابل محسوس حالت میں فرشتوں کا نظر آتا۔ یہ تصور کسی دیوبھا کے مرئی ظہور جیسا ہی ہے۔ روایتی کہانیوں میں فرشتے اکثر انسانوں کے پاس آتے ہیں، لیکن عموماً انہیں دکھائی نہیں دیتے۔ محافظ فرشتے سے موصول ہونے والی ہدایات عموماً بہم احساسات یا بصیرتوں کی صورت میں ہوتی ہیں۔ مثلاً مريم (مادر عیسیٰ) پر جرائیل کا ظاہر ہوتا۔

### فرشتہ پرستی (Angeolatory):

فرشتوں کو تعلیم دینا یا ان کی پرستش کرنا۔ تاریخی اعتبار سے دیکھا جائے تو اسلام اور عیسائیت

کے تبلیغی مذاہب کی وجہ سے پرانے کثرت پرستانہ معبود اکثر فرشتوں کی صورت میں بار بار سامنے آتے رہے، لہذا فرشتہ پرستی کو عموماً بہت پرستی کی ایک ٹھکل قرار دے کر مسترد کیا گیا۔ یہ مسئلہ ساری تاریخ میں بحث کا موضوع بنا رہا۔ روایتی عیسائیت کے اندر 325ء کی نکایا کی کلیسیائی مجلس نے فرشتوں پر یقین کو ایمان کا ایک جزو قرار دیا جس کے باعث بدیہی طور پر فرشتوں کی تعظیم کے رجحان میں زبردست اضافہ ہو گیا۔ نتیجتاً 343ء میں لاوڈریا کی کلیسیائی مجلس نے فرشتہ پرستی کو بہت پرستی قرار دیا۔ بعد ازاں 787ء میں ساتویں کلیسیائی مجلس نے رئیس الملائکہ کے محدود و متعین ملک کو دوبارہ زندہ کیا۔ مشرق اور مغرب دونوں میں ابتدائی ترین یادگاریں کام رکز رئیس الملائکہ میکائیل تھا۔ آنے والی صدیوں میں ملک ملائکہ پر یقین میں اضافہ ہوتا گیا۔ اخیسویں اور بیسویں صدیوں میں فرشتوں سے عقیدت نے متعدد صورتیں اختیار کیں: فرشتوں کے نام پر انگلینڈ میں کئی تخطیں قائم ہوئیں۔ اسلام کے مطابق فرشتوں پر ایمان لانا عقیدے کا ایک لازی جزو ہے۔

## ادب میں فرشتے:

فرشتے بہت سے شاعروں اور ادیبوں کے لیے تقریباً ایک ناگزیر ادبی علامت رہے ہیں۔ بالخصوص فرشتوں کے ایک طبقے، یعنی شیطانوں اور لشکروں نے الفاظ کا ایک وسیع منبع فراہم کیا۔ تمام عیسائی کرداروں میں سے شیطان ہر دو اور زبان کے شاعروں کو بہت بھایا، اور یہ کہا جاسکتا ہے کہ صحائف میں بہت کثرت مقام رکھنے والا شیطان موجودہ عہد کے پیشتر انداز ہائے سخت پر غالب ہے۔ اگرچہ جان ملش، جوہاں گوئیں اور لارڈ پاٹرن جیسے لکھاری اس کردار سے سحر زدہ تھے، لیکن اپنی تحریروں میں شیطان کو خاطر خواہ جگہ دینے والا ممتاز ترین شاعر بلاشبہ دانتے تھا۔ اس کی ”ڈیوانِ کامیڈی“ کی بنیاد میں شیطان موجود ہے جو جہنم کے بلند ترین مقام پر رہتا ہے اور فرشتوں کا ایک ایک لشکر اس کے ہمراہ ہے۔

روایت میں شیطان پر یقین ساحری پر یقین کا ساتھی ہے۔ قرون وسطی میں ساحری کو شیطان کی کارفرمائی تصور کیا گیا۔ اس دور کے یکوں ادب میں شیطانی قوتوں کے خلاف انسانی جنگ

وجدل میں خیرخواہ فرشتوں کی اعانت کا ذکر ملتا ہے۔ مثلاً شیک پیپر کے ہیملٹ (منظر ۷) میں جب ڈنمارک کا نوجوان شہزادہ اپنے باپ کے بھوت کو دیکھ کر کہتا ہے، ”اے فرشتو اور پر جلال ہستی کے قاصدو، ہماری حفاظت کرو!“ ہیملٹ کے آخری منظر میں بھی فرشتوں سے مدد مانگی گئی۔

قردون و سٹلی کے گزر نے پر ادب سے فرشتے غائب ہو گئے، لیکن آپ انسانیت پسند نشانہ ٹانیے کے بعد سے ان کا دوبارہ ظہور دیکھ سکتے ہیں۔ سولہویں صدی سے موجودہ دور تک ان کی موجودگی مستقل نظر آتی ہے۔ تاہم، نشانہ ٹانیے کے ادب میں شیطان کا کردار غالب نہیں کیونکہ اس دور میں قردون و سٹلی کی فلکر کے خلاف رد عمل پایا جاتا تھا۔

مابعد قردون و سٹلی کی اہم ترین ملکوتوں ایمانوئیل سویڈنborگ (1688-1772ء) کی تحریروں میں دیکھی جا سکتی ہے جس نے فرشتوں اور روحانی دنیا کے دیگر قاصدوں کے ساتھ متواتر مواصلات کا دعویٰ کیا۔ اس نے تصور ملائکہ کی مدد سے روحانی دنیا کی فطرت اور قوانین کو معاشرے میں زندہ کر دیا۔ سویڈنborگ کے مطابق فرشتے انسانوں کی نسبت کہیں زیادہ اعلیٰ درجے کی ہستیاں ہیں، وہ انسانوں کو عقل و دانش عطا کر سکتے ہیں۔ دنیائے ملائکہ کے متعلق اپنی تحریروں میں وہ زور دیتا ہے کہ فرشتوں کی تحریر انسانی تحریر سے بہت مختلف ہے۔ ان کی زبان نہایت کم الفاظ میں بہت کچھ بیان کر دیتی ہے۔

سویڈنborگ کی تحریروں نے باطنی شاعر و یم بیک (1757-1827ء) پر گہرا اثر ڈالا۔ اس کے ہاں فرشتے اور ان کی ڈرائیکٹر بکریت ملتی ہیں۔ وہ اپنے عہد کے بیش تر انگریزوں کی نسبت تاخیز ارواح اور نظریے کرم کے ساتھ کہیں زیادہ واقفیت رکھتا تھا۔ اس نے قافی انسانوں کی زندگیوں کے پیچھے فرشتوں کو حقیقی قوتیں قرار دیا۔

اسی طرح دیگر شاعروں نے بھی فرشتوں کو بہت حقیقی قوتیں جانا اور متعدد ادبی تحریروں میں اپنیں مخاطب کیا۔ مثلاً رابرٹ براؤنگ اپنی نظم ”دی گارڈین آنجل“ میں اپنے فرشتے سے استدعا کرتا ہے کہ وہ تحلیقی عمل کو اپنے اختیار میں لے لے۔ رابرٹ برشن نے ”دی انانوی آف میلانگووی“ میں اس لوگ ریت کی توثیق کی کہ ہر فرد کا ایک اچھا اور ایک برافرشتہ ہوتا ہے۔ رومانوی شاعر لارڈ پارن کے ہاں بھی فرشتوں کا ذکر ملتا ہے۔ وکتوریائی ادب میں فرشتوں کو عموماً خدا اور انسان کے



نروود، دانتے کی ڈیواں کا میڈی کی بنیاد پر، از گستا وڈورے (1861-68ء)۔

درمیان و سیلوں کی صورت میں پیش کیا گیا۔ ہنست Leigh کی نظم "ابو بن ادھم" میں ایک فرشتہ آکر مرکزی کردار کو ایک کتاب لکھنے کی ہدایت کرتا ہے۔ بیسویں صدی میں جارج برناڑ شانے "ایری محل فٹ بال،" لکھی؛ جان شین بیک، اوہنری اور مارک ٹوین کی تخلیقات میں بھی فرشتے جلوہ گر ہوئے۔

جدید عہد میں فرشتوں کے متعلق کہانیوں کے دیگر مصنفوں میں ندرج ذیل شامل ہیں: لیو ٹاٹشائی، فرانز کافکا، اچ جی ویلز، آرٹر ایسی موف، پال گائیکو، ڈینیل سٹل اور فلینری او کونز۔

آرٹ میں فرشتے:

فرشتے، رئیس الملائکہ، کردوئیم اور سیرافیم، ہمیشہ سے ہی مصوروں اور سنگ تراشوں کے تخلی کو مہیز دلاتے رہے ہیں۔ فرشتوں کی ابتدائی تصاویر یا شیخیں آرٹ کے داخلی تخلیقی عمل اور روایتی دسائیں کا ملفوظ تھیں۔ عموماً بالکل روایت نے کافی اثر ڈالا۔

اکثر یہ سمجھا جاتا ہے کہ صرف عیسائیت اور یہودیت نے فرشتوں پر ایمان کا اظہار کیا اور صرف عیسائی آرٹوں نے انہیں پیش کیا، کیونکہ یہودی شریعت اس قسم کی تمام شیخیں بنانے سے منع کرتی ہے۔ تاہم، کلائیکل اسطوریات، شامن ازم، زرتشت مت، ہندو مت، بدھ مت، تاؤ مت اور اسلام میں بھی فرشتے یا فرشتہ نہایتیاں موجود تھیں۔ درحقیقت، اور عالم رائے کے بر عکس، اسلام اس قسم کی شبیہوں سے منع نہیں کرتا اور مسلمان آرٹوں (با الخصوص صوفیا) نے اسلامی روایات کو فرشتوں کے تصورات سے بھر پور بنایا۔ انہوں نے مسیحی، غناستھی یا مانوی روایات سے خیالات مستعار لیا ہر انہے سمجھا۔

واحدانی اور کثرت پرست دونوں روایات میں فرشتے خدا، دیوتاؤں یاد یو یوں کے قاصدوں کی نمائندگی کرتے ہیں۔ انہیں درمیانی دنیا میں مقیم خیال کیا جاتا ہے۔ خدا انہیں ایسی جگہوں پر بھیجا ہے جہاں انسان اسے یاد کرنے میں مصروف ہوتے ہیں۔

نکایا کی مجلس (325ء) نے فرشتوں پر یقین کو عقیدے کا حصہ قرار دیا۔ 343ء میں لاوڈیا کی سائناڑ نے فرشتوں کی پرستش کو "بت پرستی" قرار دیا۔ انجام کار 787ء میں ساتویں کلیسیائی مجلس نے محتاط انداز میں رئیس الملائکہ کے سلک کوئئے سرے سے بیان اور محدود کیا۔ مشرقی کلیسیا میں اس کی جزیں بہت گہرائی تک گئیں۔ تاہم، مغرب میں فرشتوں پر بے یقینی جاری رہی۔

عربانی صحائف (عہد نامہ، عقیق) فرشتوں کو ایک لاتعداد اشکر کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ یا ملی اسیری کے بعد ہی ہم بد خواہ فرشتوں کے متعلق پڑھتے ہیں جو انسانوں پر آفات نازل کرتے ہیں۔ عہد نامہ جدید کے فرشتے انسانی دکھ میں شریک، مرنے والوں کے لیے دعا گوا اور ان کی روحوں کو آسمان پر پہنچانے والے ہیں۔

چوتھی صدی عیسوی کے آخر میں مسیحی کلیسیا نے اچھے اور بے دلوں قسم کے فرشتوں کا وجود

پوری طرح مان لیا۔ اچھے فرشتے انسانوں کو نیکی اور بے فرشتے گناہ کی جانب مائل کرتے۔ گلیاں کے فادرز نے اپنی تحریروں میں اس عقیدے کو قائم رکھا اور وقت کی ضرورت کے مطابق ان سے مدد مانگی۔

قرون وسطیٰ کے ماہرین الہیات نے آسمانی لشکر کے سلاسلوں کی مختتم انداز میں درجہ بندی کی جس کی بنیاد پسند پال کی درجہ بندی تھی۔ انہوں نے ہر ایک کو امتیازی فرائض تفویض کیے۔ ملائکہ کے لشکر کو تین تین فرشتوں پر مشتمل تین درجوں میں بانٹا گیا۔

یہودی مذہبی آرٹ کے فقدان اور عہد نامہ جدید کے قلیل بیانات نے مسیحیت کے آرٹ کی راہ میں رکاوٹ پیدا کی۔ جہاں تک فرشتوں کی شبیہوں کا تعلق ہے تو ہله نور ہمیشہ فرشتے کے سر پر رہا جو تقدس اور پاکیزگی کی علامت ہے۔ فرشتوں کی ممیز علامت پُر روح، طاقت اور سرعت کی علامت بنے۔ سارے قرون وسطیٰ کے دوران یہ عصر بہت عام رہا اور پردار ہستیوں کے طور پر فرشتوں کا تصور قبول کر لیا گیا۔ چوتھی صدی عیسوی کے دوران پردار فرشتے کی شبیہ سامنے آئی اور جلد ہی ایک فارمولہ بن گئی جو چھٹی صدی عیسوی تک رائج رہا۔ بعد ازاں اٹلی اور جنوبی فرانس کے کاروچی آرٹ اور رومان طرز کے آرٹ میں اس نے دوبارہ جدا گانہ حیثیت اختیار کی۔ گوتحک آرٹ میں یہ نامعلوم رہا، اگرچہ تیر ہویں سے پندرہویں صدی تک اٹلی میں دوبارہ مقبول ہوا۔

شانِ ملائکہ، معبدوں کے گرد بے شمار فرشتوں کی تصور کشی، سٹیٹ یا پر جلال کنواری میں عموماً فرشتوں کو ان کے درجات کے مطابق بنایا گیا۔ تاہم، مکمل نو درجات شاذ ہی ملتے ہیں۔ بیش تر آرٹشوں نے دو یا تین اور کبھی کبھی محض ایک دائرہ بنانے پر ہی اکتشا کیا۔ فرشتوں کے نو حلقات قدیم فریسکو، موزیکس اور سینگ تر اشیوں میں مختلف طریقوں سے اور گاہے بگاہے پیش کیے گئے۔ رنگ کا استعمال سیرافیم اور کرونیم کی موزوں مصوری میں اہم ترین عناصر میں سے ایک تھا، جبکہ دیگر طبقات کے ملائکہ کی تصور کشی میں نسبتاً آزادی برقراری گئی۔ مثلاً اندروںی سرخ دائرہ محبت، دوسرا انداز دائرہ نور اور علم کی علامت ہے۔

قدیم ترین تصاویر، مزین مسودوں، شینڈ (Stained Glass) اور مصور کردہ سینگ تر اشیوں کے رنگ بڑی احتیاط سے منتخب کیے گئے، اگرچہ رنگوں کی سکم پر آہستہ کم توجہ دی جانے لگی۔

سو ہوئیں صدی کے آغاز میں کرویں کے پر مختلف رنگوں میں نظر آنے شروع ہوئے۔ رافائل کی مشہور "Coronation of the Virgin" اور پیر و جینو کی "Madonna di Sisto" اس تبدیلی کی عکاس ہیں۔

غالباً بھی فرشتے مذکور ہیں اور انہیں پر شباب اور خوبصورت انسانی جسموں اور چہروں کے ساتھ پیش کیا گیا۔ وہ بھی بوڑھے نہیں نظر آتے اور نو مولود فرشتے روحوں کی علامت ہیں۔ فرشتے وقت کی حدود و قیود سے آزاد ہیں اور ان کا شباب داہی ہے۔

ابتدائی تصاویر میں فرشتے کافی لمبے چوڑے چادر نما کپڑوں میں دکھائے گئے جن کے رنگ عموماً سفید تھے، لیکن نیلے، سرخ اور سبز رنگ کے بیاس بھی بنائے گئے۔ بہت سے پرانے گرجا گھروں میں ماربل، پتھر، یا لکڑی کے تراشیدہ نمونوں یا مصور کردہ شیشے، فریسکوؤز اور دیگر سطوحات میں فرشتے ساری جگہ کو تکھرے ہوئے ہیں۔ تاہم، نبہتا کثر دینیاتی پابندیاں غالب آنے پر فرشتوں کو محض آرائش کے لیے پیش کرنے کی اجازت نہ رہی، بلکہ ان کا مقصد کلیسا کی کسی تعلیم کی تصویر کشی بن گیا۔ عیسائیت کی پہلی تین صدیوں کے دوران فرشتوں کو پیش کرنے کی اجازت نہیں تھی، جنہیں خام انداز میں بنایا جاتا تھا۔

دو سویں صدی تک آرٹ میں فرشتے کی بہت اور بیاس میں واضح تبدیلی آئی۔ جو تجویز (Giotto) فرشتوں کی مثالی تصویر کشی تک رسائی حاصل کرنے والا اولین آرٹسٹ تھا۔ تاہم، پہلی مرتبہ فرا آنچے لیکوہی مطلق طور پر غیر دنیاوی فرشتے پیش کرنے میں کامیاب ہوا۔ اس کے بنائے ہوئے کسی بھی فرشتے کی شکل و شاہت کسی انسانی مخلوق جیسی نہیں، بلکہ دیگر اساتذہ کے بنائے ہوئے فرشتے کسی خوب صورت یا سرور پیچے جیسے ہیں۔ نیز فرا آنچے لیکو کے فرشتے تقریباً بالا اتنی نوافی ہیں۔

جو تجویز اور بینو زو گوزولی کے فرشتے بھی قطعاً نسوانی ہیں، جبکہ مائیکل آنجلو (جس کے فرشتے پر دل کے بغیر تھے) اس قسم کی افلائی ہستیوں کو پیش کرنے میں ناکام رہا۔ لیونارڈو دا ونچی کے فرشتے مکراتے ہیں، جبکہ کو راجو نے خوب صورت پیچے پیش کیے۔ فرانچسکو البانی اور گوئیدوری کی پینتھریز میں فرشتے عموماً پر کشش اور نیس لڑکے ہیں۔

رافیل کے فرشتے، بالخصوص موخر دور کے فن پاروں میں، بے جنس، روحانی، پر جلال اور ساتھ ہی ساتھ ذہانت و طاقت کی تجسم بھی ہیں، مثلاً رئیس الملائکہ میکائیل کی تصویر۔ ریمبر انٹ نے بھی شاعدار فرشتے پینٹ کیے جو شاعرات، غیر دنیاوی ہیوے ہیں۔ بوئی چیلی نے اپنی نو فلاطونیت کے زیر اثر فرشتوں کو انسانی روپ میں تصور کیا۔

معاصر آرٹسٹوں میں آگٹ روڈین، میکس ارنٹ، پالی کلی اور بالخصوص مارک چاگل نے فرشتوں کی شیپیں بنائیں۔ چاگل کی ”دی فال آف دی آنجل“ کے بھر کیلے سرخ رنگوں میں ایک سوزاں فرشتے نیچے گر رہا ہے۔

### فن تعمیر میں فرشتے:

بالخصوص یورپ کے مذہبی آرٹ اور فن تعمیر (آرکیٹیکچر) میں فرشتوں کو ایک لازمی حیثیت حاصل ہے؛ مقدس عمارات میں فرشتے دیواری تصاویر، موزیکس، سنگ تراشی یا ترکیبی نقش میں پیش کیے گئے ہیں۔ سیکولر عمارات میں فرشتے عموماً پینٹ کی ہوئی یا تراشی ہوئی تفصیلات میں ملتے ہیں، مثلاً دہیزوں پر یا گل کاری میں۔

قدیم یونان اور روم میں پردار شبیہ و کنزی کی علامت تھی۔ پردار شبیہیں اکثر کلاسیکی مرتبانوں کی تصاویر، دیواری تصاویر اور سنگ تراشی میں استعمال ہوئیں۔ اس پردار شبیہ کی سب سے نمایاں مثال فتح کی پردار دیوی ”Nike of Samothrace“ (انداز 190 قبل مسیح) ہے جو اس وقت پیرس کے لوارے میوزیم میں رکھی ہے۔ اس قسم کی متعدد پردار شبیہیں تقریباً 180 قبل مسیح میں تعمیر کر دہ زیکس اور استھنا کی قربان گاہ کے سنگ مرمر میں ملتی ہیں۔ ان ساتھ اور نچے مناظر میں ”خداوں اور دیووں کی لڑائی“ دکھائی گئی ہے۔

1738ء میں ہرکولائیم اور 1748ء میں پوپھی (موجودہ اٹلی) جیسے قدیم شہروں کی کھدائی ہونے پر متعدد دیواری تصاویر اور موزیکس برآمد ہوئیں جن میں سے کچھ ایک میں پردار شبیہیں بھی شامل ہیں۔

179ء میں یہ شہر کوہ ویسوونیس پہنچنے کے باعث راکھتے دب گئے تھے، مگر بہت سی عمارت

اندر سے محفوظ رہیں۔ کھدائی سے پتا چلا کہ عوامی اور نجی عمارتی بڑی اور تیز رنگوں والی میورلز سے آرائت تھیں۔ ان عمارتیں میں کھڑکیوں اور دروازوں کی تعداد کم ہونے کے باعث دیوار پر کافی جگہ فتح جاتی جو ترکین و آرائش کے لیے موزوں تھی۔ پونچی میں سے دریافت ہونے والی عمارت Villa dei Misteri کی دیواروں پر بنے مناظر میں پردار شہنشہیں انسانوں کو اٹھا کر لیے جا رہی ہیں؛ یہ کرہ ڈائونی سینکس مسلک سے وابستہ ایک رسم کے لیے مخصوص تھا۔

چوتھی صدی عیسوی کے وسط سے پہلے تک عیسائی فرشتے بغیر پروں کے پیش کیے جاتے رہے۔ کچھ مورخین کا کہنا ہے کہ فتح کی پرداری دیوی پہلی مرتبہ اشوریہ میں پردار سمجھی فرشتے میں تبدیل ہوئی اور بعد ازاں یہ تصور ایشیائے کوچک کے راستے مغربی یورپ میں پھیلا۔ تاہم، اس دعوے کی حمایت میں کوئی فیصلہ کن شہادت موجود نہیں۔

بایس ہمہ سمجھی کلیسا کافن تعمیر فرشتوں پر مشتمل بائبلی مناظر سے بھرا ہوا ہے۔ آرٹشوں نے بالخصوص فرشتوں کے دینیاتی نکتے نظر سے کام کیا۔ فرشتے بے پر نقیب، عصا بردار مسافر یا سادہ جنہے میں ملبوس نوجوان کے طور پر نظر آتے ہیں، جیسا کہ روم کے Priscilla (زمین دو ز قبرستان) سے واضح ہے۔ یہ قبرستان روم شہر کے نیچے کروں کے ایک وسیع ملے پر مشتمل تھا۔ ان میں بنے متعدد چھوٹے چھوٹے کمروں Cubicula کی دیواریں تصاویر سے مزین ہیں۔ یقین کیا جاتا ہے کہ مسیحیوں کی تادیب کے دور میں یہ کمرے گرجاخانوں کے طور پر استعمال ہوتے تھے۔

325 میں قسطنطین (کانستنٹن) نے عیسائیت کو روم سلطنت کے سرکاری مذہب کے طور پر رسمی کیا اور اس کے دور میں بنائے گئے گرجا گھروں میں فرشتوں پر مشتمل رنگین دیواری تصاویر شامل ہیں۔

موز کیس کے علاوہ ستونوں کی راس پر بھی فرشتوں کی شہنشہیں کندہ کی گئیں۔ جن (genii) نام کی پردار شہنشہیں سمجھی تا بتوں اور دیگر یادگاروں پر برائی کے خلاف نیکی کی فتح کی علامت کے طور پر ملتی ہیں۔ سمجھی فرشتوں پر مشتمل دیگر موضوعات بشارت مسح، رفع مسح وغیرہ ہیں۔

قسطنطین کی طرح شارلیمان نے بھی عیسائی دنیا کو متحد کرنا چاہا اور ایسا ماحول پیدا کیا جس میں فرشتوں کی تصویر کشی کو فردعغا ملا۔ مقدس سلطنت روما کوئی ایک ہزار برس تک مرکزی قوت نہیں

رہی۔ قسطنطینیہ سے ملنے والا ہاتھی دانت کا ایک تراشیدہ نمونہ (انداز ۵۰۰ء) اس دور سے مخصوص دو پردار شہریں دکھاتا ہے۔

دو سی صدی میں، وٹو کے عہد کے فن تعمیر نے کاروںجی پیش روؤں کی تقلید کی۔ اٹو عہد کی متعدد عمارتیں موجود ہیں، مثلاً جرمی میں سینٹ مائیکل کا گر جا گھر۔ سینٹ مائیکل کے مرکزی حصے کی چھت پر متعدد بائبلی مناظر پینٹ کیے گئے جن میں فرشتے بھی موجود ہیں۔

چھٹی صدی عیسوی میں پہلی مرتبہ ظاہر ہونے والا بازنطینی اندازہ میلیدیا کی اور مشرقی اثرات کا ملغوبہ تھا۔ بازنطینی عمارتیں کی دیواروں کی بیرونی سطحیں عموماً سنگ تراشی سے سجائی ہوئی تھیں۔ گر جا گھروں کے اندر شوخ رنگوں والی موزیکس یا دیواری تصاویر میں مسح، حواریوں اور شہدا کی زندگی کے مختلف واقعات مصور کیے گئے۔ چھٹی صدی کے اوائل میں اٹالوی شہر راونا بازنطینی سلطنت کا مغربی مرکز ہوا۔ فرشتوں کی بازنطینی تصویر کشی کی مثالیں 527ء اور 547ء کے درمیان تعمیر کردہ San Vitale کے موزیکس میں دیکھی جاسکتی ہیں۔



چھٹی صدی کی موزیک، باسلیکا ڈی سان وٹالی (راونا)۔ مسح کے دامیں باسیں باسیں فرشتے اور اولیاً دکھائے گئے ہیں۔

Torcello کے گر جا گھر کی موزیکس ایک فرشتے کو کنواری مریم اور نومولود سُج سے بہت اور پر دکھاتی ہیں۔ 726ء میں پوپ لیوسوم نے ایک فرمان کے ذریعے بازنطینی سلطنت میں مذہبی نقش گری پر پابندی عائد کر دی جو جزو اسلامی اثرات کا نتیجہ تھی۔ 843ء میں یہ پابندی ختم ہوئی۔ مشرقی کلیسا کے فرشتے محترم محافظوں کی صورت میں پیش کیے گئے، نہ کہ نسوانی یا بچکانہ صورت میں۔ تصاویر میں سیرافیم کے چھ پر جسم کو اس طرح چھپائے ہوئے ہیں کہ صرف سر دکھائی



مکابیہ، پرس (1833-36ء)۔

دیتا ہے؛ کرویم چار پروں والے ہیں: عام فرشتوں کے صرف دو پر بنائے گے۔ ایشیائے کوچک میں فرشتوں کی تریں و آرائش روایت کا حصہ تھی، اور فرشتوں کے اعزاز میں بنائے گئے گرجاگھر مشہور و معروف رہے۔ (رئیس الملائک میکائیل کے نام سے ایک ملک وابستہ ہوا۔) بالخصوص میکائیل اور جبرائیل کی تصویر کشی گرجاگھروں کے مخلوں کا خاص بنگتی۔

گیارہویں صدی کے اوآخر اور بارہویں صدی کے اوائل کا فن تعمیر قدیم رومان انداز تعمیر کی بازگشت کا حامل دکھائی دیتا ہے۔ یہ انداز کلیسا کی عقائدانہ ضروریات کا عکاس تھا۔ اور 1135ء کے درمیان تعمیر ہونے والے Angouleme کے سینٹ جیمز گرجاگھر میں سگ تراشیاں اس کی بہترین مثال ہیں۔ جنوبی حصے میں سچ کا دوبارہ ظہور دکھایا گیا ہے؛ اس کے دائیں بائیں متی، مرسی، لوقا اور یوحنا کے علاوہ ایک فرشتہ بھی ہے جس نے نوع انسانی کا اعمال نامہ اٹھا رکھا ہے۔

گوتھک قرار دیا جانے والا انداز تعمیر 1150ء سے 1420ء کے درمیان اٹلی میں اپنے عروج کو پہنچا اور 1500ء تک شامی یورپ میں مقبول رہا۔ گوتھک انداز کا آغاز برگنڈی اور نارمینڈی (موجودہ فرانس میں) کے گرجاگھر تھے۔ Stained Glass یا رنگ دار شیشہ اسی دور میں کھڑکیوں میں لگایا گیا۔ نیز کنواری مریم سے عقیدت بھی بہت بڑھ گئی جسے فرشتوں کے فرشتوں کے ہمراہ دکھایا گیا۔

Chartres کی تھرڈر کے چار مغربی پورٹل میں بنائی گئی پینٹنگز میں فرشتے بہت نمایاں ہیں۔ نشاد ٹانیہ کا عہد کلاسیکی تصورات اور موضوعات میں دوبارہ دلچسپی سے عبارت تھا۔ اس دور کی عمارت قدیم یونانی اور رومان انداز میں دلچسپی کی عکاس ہیں۔ فرشتوں کو عباوں اور بڑے بڑے پھولوں کے ہاروں کے ساتھ پیش کرنا مقبول عام ہوا۔ نوافی فرشتے بھی اسی دور میں پہلی مرتبہ سامنے آئے اور اس کے بعد فرشتوں کی نسوانیت عام ہوئی۔ میڈونا اور بچے کی معیت میں کرویم ایک اور پسندیدہ موضوع بننے۔ برناڑو روز یلینو کا تعمیر کردہ یونارڈ و بردنی کا مزار اس کی ایک واضح مثال ہے۔

1600ء سے 1770ء تک کا دور فن تعمیر میں باروت عہد کھلاٹا ہے۔ نشاد ٹانیہ میں منتقل ہونے والے جمالیاتی تصورات کی ہی توسعہ تھا۔ باروت اور راکو (Rocco) انداز میں تریں و

آرائش بہت زیادہ ہے۔ اکٹھ سے اوپر اٹھے ہوئے نقوش تراشے گئے۔ ویٹیکن کی طرف جانے والے محراب دار زینے Scala Regina کے اوپر ماربل میں دونسوائی فرشتے صور پھونک رہے ہیں۔ سینٹ پیٹرز کی مہیب کینوپی کو چارستون سہارا دیے ہوئے ہیں جن کے اوپر چار فرشتے کھڑے پھرہ دے رہے ہیں۔

انہیوں صدی قدیم روم کے اثرات کے تحت رومانوی قوم پرستی کا عہد تھا اور فن تعمیر میں بھی قدیم روم اثرات سامنے آئے۔ 1806ء اور 1836ء کے درمیان تعمیر کی گئی محراب فتح (Arc de Triomphe) میں جمہوریہ کی تاریخ کے چار مناظر پیش کیے گئے ہیں۔ وکٹوریائی عہد کے لوگوں نے کافی اچھوتا پن دکھایا اور ہم کہہ سکتے ہیں کہ آرائشی تعمیراتی فنون میں ان کی کامیابی سب سے بڑھ کر تھی۔ اس دور میں پھولوں کے ہاراٹھائے ہوئے فرشتوں کی قطار میں ملتی ہیں۔

1890ء سے لے کر پہلی عالمی جنگ تک کے دور میں Art Nouveau فرشتہ نمائیں کیے موزوں تھا۔ تاہم، بیسویں صدی میں فن تعمیر اور آرائشی فنون زیادہ انتخابی بن گئے (جیسا کہ آرٹ ڈی کوئنڈا از میں)۔ فرشتے حدود جنمایاں ہوئے اور دو عالمی جنگوں کے درمیانی دور میں پردار شخصیں میوریز، مورتیوں اور لکڑی کی شیہوں میں ملتی ہیں۔ تھیکر، ہوٹل اور پرانے ڈیپارٹمنٹل شورز کی عمارتیں اس کی مثال ہیں۔

### مقدس فرشتوں کے اعمال (Acts of the Holy Angels):

باعملی موضوعات کا ایک سلسلہ جنہیں مجموعی طور پر "مقدس فرشتوں کے اعمال" کہا جاتا ہے۔ گیارہ اعمال درج ذیل ہیں: (1) اوسیلر کی ترزی؛ (2) آدم اور حوا کا باغ بہشت سے نکالا جانا؛ (3) تین فرشتوں کا ابرہام کے پاس آنا؛ (4) ایک فرشتے کا اسحاق کی قربانی کرنے سے ابرہام کو روکنا؛ (5) یعقوب کا ایک فرشتے سے کشی کرنا؛ (6) یعقوب کے زینے سے فرشتوں کا چڑھنا اور اترنا؛ (7) تین شہزادوں کا جلتی ہوئی بھٹی میں سے بچایا جانا؛ (8) سخیرب کے لکھر کی ایک فرشتے کے ہاتھوں جاتا ہی؛ (9) رافل کا توپیاں کی حفاظت کرنا؛ (10) ہیلیو ڈورس کو سزا دینا؛ اور (11) بشارت سچ۔

پرندے بطور فرشتے:

عالیٰ اس طوریات میں پرندوں کو اکثر روح کی علامت کے طور پر استعمال کیا گیا۔ بالخصوص ان کی تصویر کشی دیوتاؤں کے قاصدوں اور مردوں کی روحوں کو اگلی دنیا میں یجائے والوں کی حیثیت میں ہوئی۔ فرشتے پرندوں کے ساتھ مفہوم کیے جانے کے نتیجے میں ہی انجام کار پردار بن گئے۔ پرندوں اور فرشتوں کا تعلق ذات اقدس کے دو الگ الگ تجربات سے مانوذ ہے۔ اول، عالیٰ مذاہب اور بالخصوص مغربی مذاہب میں ذات اقدس کو افلاکی مظاہر کے ساتھ مسلک کرنے کا رجحان موجود ہے۔ چونکہ آسمان دیوتاؤں کی خصوصی اقامت گاہ لگتے ہیں، اس لیے پرندوں کو ان سے قریب تر قرار دینا ایک فطری امر تھا۔ اور اسی وجہ سے افلاکی ہستیوں کو پردار تصور کیا گیا۔ دوم، قدیم لوگوں کے خیال میں ہوابذات خود ایک روحانی جوہ تھی۔ بہت سی شفافتوں میں روح کے ہم معنی الفاظ کا مطلب ہوا یا سانس ہی ہے۔ متعدد روایتی معاشروں کے لیے پرندے پر جال تخلوق تھے جو زمین سے بلند ہو کر روحانی ویلے ہوائیں جاسکتے تھے۔

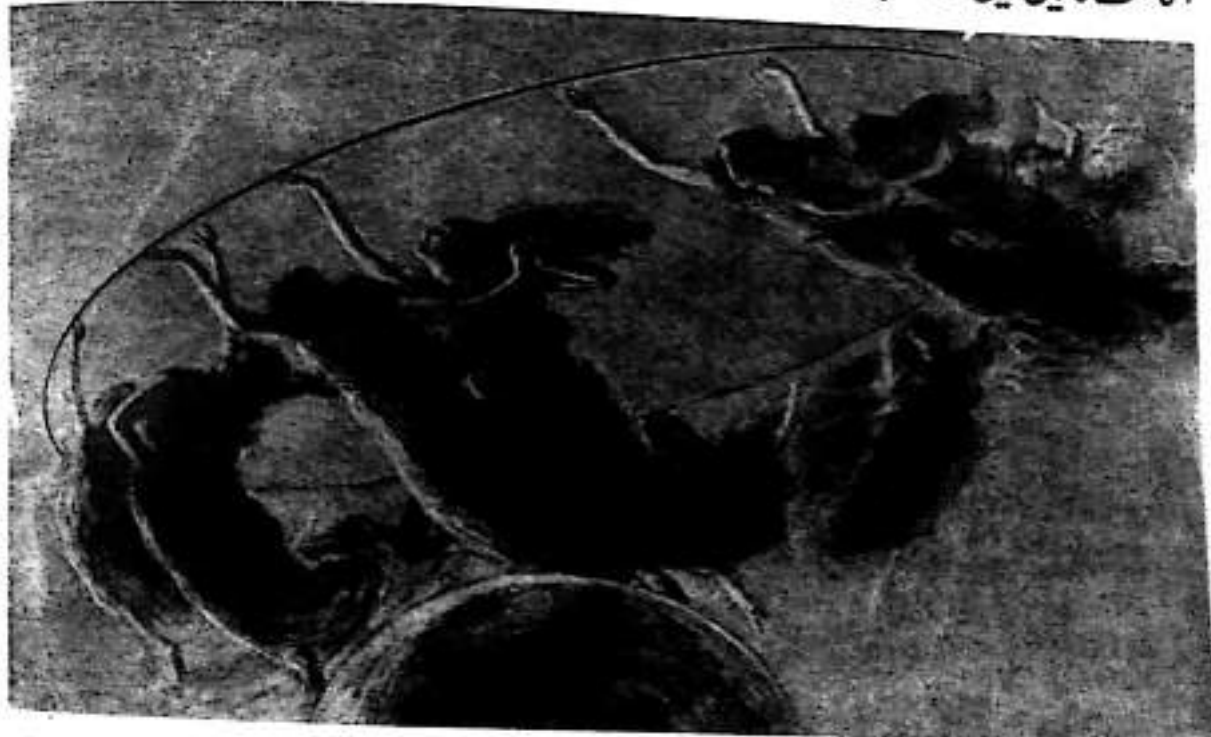
فرشتوں سے رابطہ:

تمام مذاہب عالم میں اتفاق رائے کا ایک وسیع میدان یہ خیال ہے کہ اس دنیا اور روحانی اقیم کے درمیان رابطہ ممکن ہے۔ اس قسم کی مواصلات روایتی کے ساتھ ساتھ معاصر تصور فرشتے کا بھی اہم جزو ہے۔ فرشتوں کے ساتھ براہ راست رابطہ صدیوں سے عالم ملائکہ کے ساتھ معتبر تعلق رہا ہے۔ فرشتے تین مختلف طریقوں سے لوگوں کے ساتھ رابطہ کر سکتے ہیں۔ پہلا طریق ندائے غیبی ہے جو حالت بیداری میں سنائی دیتی ہے۔ اس قسم کا تجربہ کرنے والے لوگ ایک بھجنناہٹ یا موسیقی اور پھر پیغام کی آواز سنائی دینے کے متعلق بتاتے ہیں۔ ندائے غیبی عموماً کوئی خوشخبری دیتی یا آنے والے خطرے سے پیشگوئی خبردار کرتی ہے۔ تقریباً ہر مذہب کے مقدس صحائف میں اس کی مثالیں موجود ہیں۔ فرشتے خوابوں کے ذریعے بھی انسانوں سے رابطہ کرتے ہیں۔ نیند کے دوران اس قسم کی مواصلات ہونے کا تصور حالت خواب کا ایک فطری نتیجہ تھا۔ عموماً خواب میں کوئی فرشتہ آ کر کوئی مخصوص کام انجام دینے کی تلقین کرتا ہے۔ سلسلہ دار خوابوں میں بھی فرشتوں سے ملاقات ہو سکتی

ہے۔ یہ پیغام چند ہفتوں یا مہینوں کے دوران موصول ہو سکتے ہیں۔ فرشتوں نے صرف ایک خواب میں بھی پیغام دیا، جیسا کہ یعقوب کے معاملے میں ہوا۔ فرشتوں سے رابطے کا تیرساوسیلہ براہ راست بصری ملاقات ہے۔ فرشتہ کسی شبیہ کی صورت میں ظاہر ہوتا اور متعلقہ شخص کو اپنا پیغام دیتا ہے۔ قاصد فرشتہ خود کو توجہ کا مرکز نہیں بناتا اور عموماً صرف پیغام موصول کرنے والے شخص کو دیتا ہے۔ عہد نامہ عقیق میں ابراہام (حضرت ابراہیم) اور سارہ اور اخنث کی پیدائش کی کہانی دکھائی دیتا ہے۔ ہمیں یہ بات اصرار کے ساتھ کہنا پڑے گی کہ کسی بھی طریقے سے فرشتوں سے رابطہ صرف انسانی روح کی تضییم اور قبولیت کے ذریعے ممکن ہے۔

### فرشتوں کی سمتیں:

تقریباً ہر روایتی معاشرے نے چار نقاط اصلی (کارڈنل پوائنٹس) یعنی شمال، جنوب، مشرق اور مغرب کو بہت زیادہ اہمیت دی۔ یہ سمتیں مخصوص دیوتاؤں یا دیگر روحانی ہستیوں کی اقامت گاہیں ہیں جو اکثر ان ستوں سے منسوب توانائیوں پر "حکومت" کرتی ہیں۔ آج ستوں



ساعتوں (Hours) کا قصہ از کیخانو پر یو یاٹی (1899ء)۔

کے تقدیس کا تقریباً سارا مفہوم کھو چکا ہے۔ روایت کے مطابق چار مرکزی رئیس الملائکہ کو چار فرشتوں کے ساتھ منسوب کیا گیا۔ یقین کیا جاتا تھا کہ رافیل مشرق، میکائیل جنوب، جبرائیل مغرب اور اربعین شمال کا حکمران ہے۔ رسولتی سحر میں یہ روایتی انتساب اب بھی موجود ہے جس میں رئیس املائکہ کی قوت ایک جادوی دائرہ کھینچ کر حاصل کی جاتی ہے۔

### ہفتے کے دن اور فرشتے:

قدیم زمانے میں علم الخوم ایک ہمہ گیر زبان یا عالمی شاباطہ تھا جس کی مدد سے ہر قابل تصور مظہر کی تفسیر کی گئی۔ روم کن دور میں بھی ہفتے کے دنوں کو روایتی سیاروں (سورج، چاند، اور ننگی آنکھ سے نظر آنے والے پانچ سیارے) سے باہم مربوط کیا گیا۔ سوموار چاند، منگل مرخ، بدھ عطارد، جمعرات مشتری، جمعہ و نیس، ہفتہ زحل اور اتوار سورج سے منسوب ہے۔ قدیم وقتوں میں کسی مخصوص سیارے سے منسوب کردہ کام کو متعلقہ دن میں انجام دینا احسن خیال کیا جاتا تھا (مثلاً عطارد کے زیر اثر بدھ وار خطوط لکھنے اور سمجھنے کے لیے اچھا تھا)۔ بعد کی یورپی تاریخ میں فرشتے بالکل علم الخوم کے انداز میں زندگی کے ہر کام سے منسلک ہو گئے۔ یوں علم الخوم اور علم الملائکہ کے درمیان روابط پیدا ہوئے۔ فرشتوں اور ہفتے کے دنوں کے حوالے سے روایتی تعلق مندرجہ ذیل ہیں:

| حکم فرشتہ | حکم سیارہ | ہفتہ کا دن |
|-----------|-----------|------------|
| میکائیل   | سورج      | اتوار      |
| جبرائیل   | چاند      | سوموار     |
| ساماہیل   | مرخ       | منگل       |
| رافیل     | عطارد     | بدھ        |
| Sachiel   | مشتری     | جمعرات     |
| Anael     | زہرہ      | جمعہ       |
| Cassiel   | زحل       | ہفتہ       |

موسموں کے فرشتے: موسموں اور فرشتوں کے درمیان تعلق قرون وسطی میں تقریباً ہر چیز کو فرشتوں کے ساتھ فرشتے کے رجحان کا نتیجہ ہے۔ چنانچہ مہینوں اور ہفتے کے دنوں کو فرشتوں سے منسوب کیا جائے۔ اسی طرح موسموں کے بھی فرشتے ہیں۔ عام طور پر راہیل کو بہار، اریل کو موسم گرما، میکا یل کو خزان اور جبراہیل کو موسم سرما سے منسوب کیا جاتا ہے۔

### علم الخیم، حکمرانی اور فرشتے:

علم الخیم میں حکمرانی سے مراد سیاروں کو منطبقہ البروج اور دیگر مظاہر کی علامتوں سے منسوب کرتا ہے جس کے مطابق کہا جاتا ہے کہ ہر سیارہ مخصوص اشیا اور سرگرمیوں پر "حکمران" ہے۔ یہ تعلق تعلیم شدہ نقوش پر جنی قرابت داری ہے۔ چنانچہ مرخ جنگ اور لوہ کا حکمران سیارہ ہے، حمل کی علامت پہل کار کاوشوں، سیارہ و نیس یا زہرہ محبت پر حکمران ہے، دغیرہ۔ اگر آپ "حکمران" کے اس قدیم تصور کو جدید زبان میں ترجیح کریں تو "نیت" کی اصطلاح استعمال کرنا زیادہ بہتر معلوم ہو گا۔ چونکہ فرشتے اور سیارے دونوں ہی افلاک کے کمین ہیں، اس لیے شافتوں میں فرشتوں کو علم الخیم میں جگہ ملنا فطری امر تھا۔ روایتی مغربی علم الملائکہ میں یہ تعلق قبائلی باطنی نظام میں واضح ہوا۔ قبائل میں تعلق دار یوں کا ایک نظام ملتا ہے جو بعد ازاں ساروں نے اپنی رسم میں استعمال کیا۔ حتیٰ کہ یہ بھی کہا گیا کہ فرشتوں نے انسانوں کو خدا کے راستے پر واپس لانے کی خاطر قبائل کی تعلیم دی۔ یورپی قرون وسطی کے دوران فرشتوں کی تعداد میں اضافہ ہونے پر انہیں مخصوص دنیا ناف کا حامل خیال کیا جانے لگا۔ لہذا انہیں مختلف کاموں کے ساتھ منسوب کرنا بھی ضروری تھا۔ چنانچہ فرشتے مختلف چیزوں اور سرگرمیوں کے "حکمران" یا نگران بن گئے۔ ہوا، سیاروں اور حتیٰ کہ محبت کے حکمران فرشتوں کا ذکر بھی ملتا ہے۔

### معادیات:

عیسوی عہد کا دوسرا ہزار یہ مکمل ہونے پر متنوع حتم کے مذہبی مفکرین قیاس آرائی کرنے لگے۔

تھے کہ دنیا، اور ساتھ ہی کہ ارض کا خاتمہ ہونے والا ہے۔ ہر کام میں خدا کی کارگیری اور کارفرمائی دیکھنے کے عادی لوگوں کے خیال میں دنیا کا خاتمہ فرشتوں کے قوام سے ہو گا، جیسا کہ وہ ہر شخص کی انفرادی زندگی کا بھی خاتمہ کرتے ہیں۔ بابل کی کتاب ”مکاہفہ“ میں دنیا کے خاتمے کا خاکہ موجود ہے جس میں فرشتوں کو خدا کے ایسا پر تباہی لاتے ہوئے پیش کیا گیا۔ معادیات خاتمہ زماں کا مطابع کرنے کے لیے میکنیکل دینیاتی اصطلاح ہے۔ مذہبی معادیات میں ہمیشہ کفارے یا نجات کا تصور ملوث ہوتا ہے، اور یہ دنیا کے پیش تر مذاہب کا جزو ہے۔ یہودیت، یہودیت اور اسلام پر فصلہ کن اثرات مرتب کرنے والا زرتشت مت پسالا ایسا تاریخی مذہب ہے جس نے نسلی اور بدی کی قوتوں کے درمیان متوالے لڑائی کا تصور پیش کیا۔ عبد نامہ عتیق کی پیش گوئیوں میں موجود ابتدائی یہودی معادیات کا مقصد عبد زریں کا دوبارہ قیام ہے۔ فارسی اور ہیلینیاتی تصورات نے یہودیت پر خصوصی اثرات مرتب کیے۔ کبھی کبھار یہ تصورات باہم متصادم ہیں، اور بعد کی صدیوں میں ہی انہیں ایک ہم آجنب نظام کی صورت دی گئی۔ متوالی مسجح داؤ کے گھرانے سے ہو گا، جسے انسان کا بیٹا کہا گیا۔

### فرشتوں کی زبان:

مختلف مذہبی روایات اور مختلف ادوار میں عموماً اس بارے میں قیاس آرائی کی گئی کہ فرشتے آپس میں بات چیت کے لیے کوئی زبان استعمال کرتے ہیں۔ روایتی یہودیت میں فرشتوں کی زبان عبرانی، اسلام میں عربی اور قرون وسطی کے کیتھولک ازم میں لاطینی بتائی گئی۔ دیگر جمیبوں پر بھی اسی قسم کے خیالات ملتے ہیں۔ مثلاً جنوبی ایشیا میں سکرت کا رسم الخط دیوتاگری کہلاتا ہے، یعنی دیوتاؤں یادیوں (فرشتوں) کے شہر کا رسم الخط۔ بابل میں فرشتوں کو باہمی اُنٹلکو کی صلاحیت کا مالک بتایا گیا۔ حواری پال نے کہا، ”میں انسانوں اور فرشتوں کی زبانیں بولتا ہوں۔“ نامس آکونیس جیسے ماہرین الہیات نے اس کی تفسیر زبانی بات چیت کے طور پر نہیں کی، بلکہ اس کے خیال میں یہ بات چیت الفاظ کے بغیر میں پیٹھک وجدان کے ذریعے ہوتی ہے۔

### قریب المرگ تجربات اور فرشتے:

ڈاکٹر یمنڈ موزی نے اپنی مشہور کتاب ”حیات بعد الموت“ میں لکھا ہے کہ قریب المرگ

تجربات کے متعلق بیانات میں بیش تر مشرک کے عناصر اور غیر دنیاوی نور کا ذکر ملتا ہے۔ وہ لکھتا ہے: نور کی غیر معمولی نوعیت کے باوجود ایک شخص نے بھی اس کے کسی ہستی، ایک نورانی ہستی ہونے پر شبہ ظاہر نہیں کیا..... موت گرفتہ شخص کو اس ہستی سے ملنے والی محبت اور گرامش ناتقابل بیان ہے، اور وہ خود کو اس میں پوری طرح گمراہ ہوا محسوس کرتا ہے۔ "مودی کا کہنا ہے کہ نورانی ہستی متعلقہ شخص کے مذہبی اعتقادات یا پس منظرا اور تربیت پر مخصوص ہوتی ہے۔ کچھ نے اسے مسح اور دیگر نے ایک فرشتہ قرار دیا۔"

تجربات کے متعلق اپنی کہانی لکھی۔ اس نے جسم کو چھوڑ کر ایک زبردست نور کی جانب سفر کے بارے میں بتایا جب وہ بکلی گرنے سے مر گیا تھا۔ برلنکے لکھتا ہے: "میں نے اپنی دائیں طرف دیکھا تو ایک نقری شبیہ دھنڈ میں سے باہر آتی ہوئی نظر آئی۔ مجھے یوں لگا کہ جیسے اپنی محبوب، ماں، بہترین دوست کو دیکھ رہا ہوں۔ اس وقت محسوس ہونے والی محبت بیان سے باہر ہے۔ نورانی ہستی کے قریب آنے کے ساتھ ساتھ محبت کے یہ احساسات شدید تر ہوتے گئے، حتیٰ کہ سرت کو برداشت کرنا ممکن نہ رہا۔"

دلچسپ بات یہ ہے کہ بالغوں کی نسبت بچوں کے قریب الرُّغْ تجربات میں فرشتوں کا ذکر کہیں زیادہ کثرت سے ملتا ہے۔ "Angels: The Mysterious Messengers" میں شائع شدہ ایک انٹرویو میں Melvin Morse نے لکھا ہے کہ صرف دس تا میں فیصد بالغوں کے قریب الرُّغْ تجربات میں فرشتے دکھائی دینے کا بیان ملا، جبکہ بچوں نے 60 تا 70 فیصد کیسز میں ان کا ذکر کیا۔ مارس نے اسی انٹرویو میں رائے دی: "گلتا ہے کہ بچے فرشتوں کے ساتھ کوئی خصوصی قسم کا تعلق رکھتے ہیں۔ اور آپ اس نوعیت کے تجربات بار بار سنتے ہیں۔" مذہبی خطوط پر پروگریشن نہ پانے والے بچوں کے ساتھ بھی یہی معاملہ ہے۔

اس قسم کی رپورٹیں اکٹھی کرنے میں سال ہا سال صرف کر دینے والے افراد..... ڈاکٹر ریمنڈ مودی، مائیکل سیبوم، مائیکل رائلکو، کینیون رنگ، مارکوٹ گرے..... نے سینکڑوں مثالوں کی روشنی میں قریب الرُّغْ بیانات کو مرتب کیا۔ وہ اسے "اسائی تجربہ" کہتے ہیں۔ ان کے خیال میں ہر

قریب الرُّگ تجربہ اسی کی تھوڑی بہت بدی ہوئی صورت ہے۔

زندگی سے موت کی جانب اور پھر واپسی کا سفر مندرجہ ذیل بنیادی مراحل رکھتا ہے:

☆ لوگوں نے مرتے وقت ایک پرسرت احساس کا تجربہ کیا۔

☆ کلمینہ کل موت واقع ہونے پر وہ جسم سے انکے اور منظر میں تیرتے رہے۔

☆ وہ ایک دھنڈ لے اور عموماً تاریک علاقے میں داخل ہوئے، اور بیشتر نے اسے ایک طویل سرگنگ میں تبدیل ہوتے دیکھا جس کے آخر میں روشنی تھی۔

☆ وہ ہر لمحہ بڑھتی ہوئی رفتار کے ساتھ سرگنگ میں اترے۔

☆ روشنی میں آنے پر کسی رشتہ دار یا نہ بھی پیشوائے ملاقات ہوئی۔

☆ سرگنگ کے آخر میں موجود منظر عموماً چراگاہ کا ہے..... ایک خوبصورت دیبی منظر یا دلکش باغ۔

☆ راحت بخش یا آسمانی موسیقی سنائی دیتی ہے جس کا ماخذ نظر نہیں آتا۔

☆ کبھی کبھی ان کی زمینی زندگی کے مناظر سامنے سے گزرتے ہیں، جیسے فلم چل رہی ہو۔ یہ مرحلہ سرگنگ میں داخل ہونے سے پہلے بھی آ سکتا ہے۔

☆ نور میں سے ایک غیر جسم آواز آتی ہے، یا استقبال کرنے والے شخص کی شبیہ انہیں واپس جانے کا کہتی ہے۔

☆ اس افلاؤ کی منظر سے واپسی عموماً یک لخت ہو جاتی ہے۔ جسم ایک دم نارمل ہو جاتا ہے۔

☆ تجربے کے نتیجہ میں لوگوں کو موت کا خوف نہ رہا، مادی چیزوں میں بھی ان کی دلچسپی کم ہو گئی اور وہ روحانی معاملات میں زیادہ سرگرمی سے حصہ لینے لگے، حالانکہ روایتی مذاہب ان کے لیے پرکشش نہیں رہے تھے۔

### فرشتوں تحت الارض میں راہنماء کے طور پر:

مرنے والوں کی رو میں فوراً آسمان پر جانے کی بجائے جنت یا دوزخ میں پہنچنے کا تصور دنیا کی بہت سی شفافتوں میں ملتا ہے۔ روح کو موزوں اکلیم میں داخل ہونے سے قبل ایک مرحلہ عبور کرنا ہوتا

ہے۔ یہ مرحلہ عموماً پرندوں کی علامت کے ذریعے پیش کیا گیا جو روح کو آسمان تک لے جاتے ہیں۔ ایک اور مقبول عام تصور کے مطابق روحیں بال جیسے باریک پل یا سرگ کی میں سے گزرتی یا دریا پار کرتی ہیں۔ بہت سے معاشروں میں کوئی مدد ہی پیشوا یا راہنماء psychopomp کا کردار ادا کر رہے ہیں۔ یعنی ایسا شخص جو مردے کو اگلی دنیا میں لے جاتا ہے۔

قدیم دور میں مردے کی روح کا ایک مشہور راہنماء کیران تھا، یونانی اسطوریات کا مارچ جو مرنے والوں کی روحوں کو رودخانہ اسفل پار کرواتا۔ عیسائی دنیا میں اس کی جگہ فرشتوں کو مل جاتا فطری بات تھی۔ میکائیل کو یہی کردار سونپا گیا۔ سچی عبادت کے ایک گیت میں ”میکائیل کشتی کو پار لگاتا ہے“ کی سطح موجود ہے۔ یوں سمجھ لیں کہ میکائیل سچی کیران بن گیا۔



کیران، جو قدیم یونانی اسطوریات میں مردوں کی روحوں کو رودخانہ عالم اسفل پار کرواتا تھا، از گتا وڈورے (1861-68ء)۔

## ازن طشترياں اور فرشتے:

روایتی معاشروں نے دنیا کے ہر پہلو کو مقدس جانا، جبکہ یہودی - مسیحی - اسلامی خاندان نماہب نے زیادہ تر فطری دنیا کو مذہبی مظہر و مذہبی اور آسمان کو اقدس کا مسکن ہتایا۔ یہودی - مسیحی صحنتے کے مطابق معبود مطلق آسمان (عرش) پر رہتا ہے۔

کئی عشرے قبل ماہر انسیات کارل گستاو بیک نے یہ ایف اوز یا ازن طشتريوں کے متعلق مباحثت میں مذہبی موضوعات کی نشاندہی کرتے ہوئے انہیں "میکنالوجیکل فرشتے" تراو دیا۔ یعنی ایک ایسی تہذیب کے فرشتے جو مانعوق افطرت چیزوں پر تو نہیں لیکن زبردست میکنالوجیکل کارنا میوس پر یقین کر سکتی ہے۔ ازن طشترياں 1950ء کی دہائی کے دوران پہلی مرتبہ ایک عمومی مظہر بنتیں، اور تب سے ہی انہیں مذہبی اہمیت دی جانے لگی۔ ازن طشتريوں کی یہ مذہبی جہت عموماً غیر شعوری طور پر یہ ایف اوابد میں مخصوص موضوعات کے ذریعے بیان ہوئی۔ "خلائی بحائیوں" کے افلاکی مأخذ کا موضوع سب سے نمایاں ہے۔ خلائی تخلویات سے ملاقات کی اکثر کہا بیان ترقی یافتہ و رائے ارضی تہذیبوں کی جانب سے اہل ارض کے نام پیغامات پر مشتمل ہیں۔ اس پیغام برداشت کے طبق مذہبی فرشتوں کا مرکزی وظیفہ انجام دیتی ہیں۔ باخصوص 1950ء کی دہائی میں (جب ایسی بیکن عین ممکن معلوم ہوتی تھی) کبھی کبھار سوچا گیا کہ خلائی بھائی ہمیں اپنے ہی ہاتھوں تباہ ہونے سے بچاسکتے ہیں۔ یہ یقیناً فرشتوں والا ہی کردار تھا۔

1950ء کی دہائی کے بعد ازن طشتريوں سے متعلقہ ادب میں خلائی تخلویت نے ایک مختلف کردار ادا کرنا شروع کیا۔ اب وہ انسانوں کو اغوا کرنے اور یہ غمال بنانے میں زیادہ وظیفی رکھتی تھی۔ 1990ء کی دہائی میں اس موضوع پر بہت سی کتابیں شائع ہوئیں۔ ان میں خلائی تخلویت کا کردار مردود یا تحلیل یا فرشتوں جیسا لگتا ہے۔ چنانچہ، اگر ابتدائی خلائی بھائی میکنالوجیکل فرشتے تھے تو اغوا کرنے والی خلائی تخلویت میکنالوجیکل شیطان بن گئی۔

## برزخ کے فرشتے:

یہ تھوڑک ملک میں برزخ وہ دروازہ ہے جس میں سے گزر کرتا ہب لوگوں کی رو میں

بہشت کا نور دیکھتی ہیں، لیکن انہیں فوری طور پر اندر جانے کی اجازت نہیں ہوتی۔ بزرخ کی سب سے متاثر کن اولیٰ منظر کشی دانتے (چودھویں صدی عیسوی) نے کی۔ وہ اپنے راہنمائی اور جل کے ہمراہ دوزخ، بزرخ اور بہشت کی بعد از موت بادشاہتوں کی سیر کرنے جاتا ہے۔ دانتے کا بزرخ جغرافیائی لحاظ سے یہ دلخلم کے بال مقابل واقع سندھ کے وسط میں ہے۔ اس کی صورت ایک پہاڑ جیسی ہے جس کے گرد سات کارنس تغیر کیے گئے ہیں (سات مہلک گناہوں کے نمائندہ)۔ بزرخ کا تصور مسلمانوں کے ہاں بھی موجود ہے جس کا ذکر مناسب جگہ پر کیا گیا۔

### اجتیاعی لاشعور اور فرشتے:

اجتیاعی لاشعور کا تصور سوئیں ماہر نفیات کارل گتا وینک نے پیش کیا جس کی مدد سے فرشتوں کے ساتھ ملاقوں کے تجربات کی وضاحت کی جاسکتی ہے۔ اس کے علاوہ یہ سمجھنے میں بھی مدد ملتے گی کہ فرشتے کا آرکی ناٹپ (Archetype) اس قدر پر کشش کیوں ہے۔ یہنکے مطابق اجتیاعی لاشعور اسطورات اور علامات کا ایک گودام ہے جس تک تمام انسانوں کو رسانی حاصل ہے۔ یہ سائیکلی کالازی اور ناریل جزو ہے۔ مخصوص تجربات کے روئی میں اس گودام سے مخصوص علامات ابھرتی ہیں تاکہ حالات کا مقابلہ کرنا اور انہیں کوئی مفہوم دینا ممکن ہو سکے۔ فرشتے ماورائی اقلیم سے آئے ہوئے قاصدوں کے طور پر اپنے مختلف کرداروں میں ایک سے زائد آرکی ناٹپ مفہوم کی تجسم کر سکتے ہیں۔ اسی طرح شیطان یا مردود فرشتے بھی منفی مفہوم کو جسم کرتے ہیں۔ جدید نفیات میں یہنکی بے مثال حصہ داری کا آغاز اس مشاہدے سے ہوا کہ کسی تاریخی ربط سے محروم شفافتوں میں بھی متعدد علامات اور اساطیر کا بنیادی ڈھانچہ تقریباً ہمہ گیر ہے۔ مثلاً بیشتر روایتی معاشرے سور ماڈل کی داستانیں سناتے، کاملیت کا اظہار کرنے کے لیے ہالے استعمال کرتے یا آسان سے نسبت ہتاتے ہیں۔ یہنکے نتیجہ ہیں جو دور دراز اجداد سے ہم تک منتقل ہوئے۔ ان رجھات کا ذخیرہ اجتیاعی لاشعور ہے، جبکہ ہمارا انفرادی، ذاتی شعور اس سے الگ ہے۔ یہنکے مخصوص اساطیر اور علامات کی جانب رغبت کو آرکی ناٹپ قرار دیا۔ چنانچہ آپ منڈل (ہال) آرکی



شیطان اور ورصل، گستاو ڈورے (دانے کی ڈیواں کا میڈی کے لیے تصویر کشی)۔

ناپ، ہیر و آر کی ناپ، یا فرشتے آر کی ناپ کے متعلق سنتے ہیں۔ یہ کے اصرار کیا کہ اس کا نظریہ اجتماعی لاشعور اور نظریہ آر کی ناپ جلت کے متوازی ہیں۔ ہستی کی روحانی جہت پر دلالت کرنے والے مخصوص ثقافتی تاریخی تعلق یا مخصوص تجربات کی وضاحت کے لیے کبھی کبھی یہ کے نظریات کا حوالہ دیا جاتا ہے۔ فرشتے اور شیطان بھی اسی ضمن میں آتے ہیں۔



ضیغمہ

## یہودی اور مسیحی صحائف

یہودی یا مسیحی شرعی صحیفے کے مأخذ کی کوئی دوڑوک تو پڑھ نہیں پہش کی جاسکتی۔ نیچے فہرست میں شامل یہودی صحائف دوسری صدی میسیوی میں کیتا گئے (شریعت بنائے) گئے صحائف کی نمائندگی کرتے ہیں۔ تاہم، یونانی زبان میں صحیفے کا ایک تبادل متن بھی موجود تھا جسے "سات" یا Septuagint کا نام دیا گیا۔ اس میں شامل سات کتب اب رومان کی تھوڑک اور مشرقی آرٹھوڈوکس کلیسیا کی شریعتوں میں ملتی ہیں۔ عام طور پر انہیں مجموعی طور پر Apocarypha (چھپائی گئی کتب) کے نام سے بھی جانا جاتا تھا۔ البتہ جدید باہمی محققین نے انہیں Deuterocanonical کا نام دینا بہتر سمجھا۔

مغربی عیسائیوں کے لیے باسل کو سولہویں صدی میں باقاعدہ گیتا گئی تھی کیا جیسا جب پیش پورٹنٹ کلیسیائی حلقوں نے نبٹا مختصر یہودی شریعت اپنائی۔ رومان کی تھوڑک ازم نے 1546ء میں ٹرینٹ کی مجلس میں "سات" کو اپنی باسل کے لیے بطور بنیاد اخیار کیا۔ آرٹھوڈوکس کلیسیا وہ نے یروشلم کی کلیسیائی مجلس (1672ء) میں رومان کی تھوڑک شریعت ہی قبول کر لی، مگر روی آرٹھوڈوکس کلیسیا بدستور مبہم رہا، اور کم از کم میسیویں صدی کے وسط تک وہ Deuterocanonical کتب کو اپنی شریعت سے خارج رکھا۔ ذیل میں ان تمام صحائف کی فہرست دی جا رہی ہے اور اس

کے بعد عہد نامہ جدید کی کتب کے نام بھی دیے گئے ہیں:

یہودوی اور عیسائی صحائف

| <u>انگلش نام</u>    | <u>پروٹستنٹ کلیسیا</u> | <u>پریسٹن</u> | <u>عہد نامہ عقیق</u> | <u>یہودی صحیفہ</u> | <u>شریعت</u> |
|---------------------|------------------------|---------------|----------------------|--------------------|--------------|
| <i>The Law</i>      |                        |               |                      |                    |              |
| Genesis             | پیدائش                 | پیدائش        | پیدائش               | پیدائش             | پیدائش       |
| Exodus              | خروج                   | خروج          | خروج                 | خروج               | خروج         |
| Leviticus           | احبار                  | احبار         | احبار                | احبار              | احبار        |
| Numbers             | کنتی                   | کنتی          | کنتی                 | کنتی               | کنتی         |
| Deuteronomy         | استشا                  | استشا         | استشا                | استشا              | استشا        |
| <i>The Prophets</i> |                        |               |                      |                    |              |
| Joshua              | یشوع                   | یشوع          | یشوع                 | یشوع               | یشوع         |
| Judges              | قضاۃ                   | قضاۃ          | قضاۃ                 | قضاۃ               | قضاۃ         |
| Ruth                | روت                    | روت           | روت                  | روت                | روت          |
| 1-Samuel            | 1- سموئل               | 1- سموئل      | 1- سموئل             | 1- سموئل           | 1- سموئل     |
| 2-Samuel            | 2- سموئل               | 2- سموئل      | 2- سموئل             | 2- سموئل           | 2- سموئل     |
| 1-Kings             | 1- سلاطین              | 1- سلاطین     | 1- سلاطین            | 1- سلاطین          | 1- سلاطین    |
| 2-Kings             | 2- سلاطین              | 2- سلاطین     | 2- سلاطین            | 2- سلاطین          | 2- سلاطین    |
| 1-Chronicles        | 1- تواریخ              | 1- تواریخ     | 1- تواریخ            | 1- تواریخ          | 1- تواریخ    |
| 2-Chronicles        | 2- تواریخ              | 2- تواریخ     | 2- تواریخ            | 2- تواریخ          | 2- تواریخ    |
| Ezra                | عزرا                   | عزرا          | عزرا                 | عزرا               | عزرا         |
| Nehemiah            | نھیاہ                  | نھیاہ         | نھیاہ                | نھیاہ              | نھیاہ        |
| Tobit               |                        |               | توبت                 |                    | توبت         |
| (جاری) Judith       |                        |               | جودت                 |                    | جودت         |

| یہودی صحیفہ | عہد نامہ / حقیق | پرنسپت کلیسا | انگلش نام      |
|-------------|-----------------|--------------|----------------|
| آستر        | عہد نامہ / حقیق | آستر         | Esther         |
| 1- مکابیس   |                 |              | 1-Maccabees    |
| 2- مکابیس   |                 |              | 2-Maccabees    |
| ایوب        |                 | ایوب         | Job            |
| زبور        |                 | زبور         | Psalms         |
| امثال       |                 | امثال        | Proverbs       |
| واعظ        |                 | واعظ         | Ecclesiastes   |
| دانش        |                 |              | Wisdom         |
| دانش میخ    |                 |              | Ecclesiasticus |
| غزل الغزلات | غزل الغزلات     | غزل الغزلات  | Song of Songs  |
| یسعیاہ      |                 | یسعیاہ       | Isaiah         |
| یرمیاہ      |                 | یرمیاہ       | Jeremiah       |
| نوح         |                 | نوح          | Lamentations   |
| بیرونک      |                 |              | Baruch         |
| حزقیاہ      | حزقیاہ          | حزقیاہ       | Ezekiel        |
| دانیاہ      |                 | دانیاہ       | Daniel         |
| ہوسیع       |                 | ہوسیع        | Hosea          |
| یوایل       |                 | یوایل        | Joel           |
| عاموس       |                 | عاموس        | Amos           |
| عبدیاہ      |                 | عبدیاہ       | Obadiah        |
| یوناہ       |                 | یوناہ        | Jonah          |
| میکاہ       |                 | میکاہ        | (جاری) Micah   |

| انگلش نام           | پرنسپل کلیسا | عہد نامہ عیق | یہودی صحیفہ |
|---------------------|--------------|--------------|-------------|
| Nahum               | ناحوم        | ناحوم        |             |
| Habakkuk            | حقوق         | حقوق         |             |
| Zephaniah           | صفیہ         | صفیہ         |             |
| Haggai              | حجی          | حجی          |             |
| Zechariah           | زکریاہ       | زکریاہ       |             |
| Malachi             | ملکی         | ملکی         |             |
| <i>The Writings</i> |              |              | تحریریں     |
| Psalms              |              |              | زبور        |
| Proverbs            |              |              | امثال       |
| Job                 |              |              | الیوب       |
| Song of Songs       |              |              | غزل الغزلات |
| Ruth                |              |              | روت         |
| Lamentations        |              |              | نوح         |
| Ecclesiastes        |              |              | داعظ        |
| Esther              |              |              | آسٹر        |
| Daniel              |              |              | دانی ایل    |
| Ezra                |              |              | عزرا        |
| Nehemiah            |              |              | نھمیاہ      |
| 1-Chronicles        |              |              | 1-تواریخ    |
| 2-Chronicles        |              |              | 2-تواریخ    |

عہد نامہ جدید کی کتب:

عیسائیوں کے عہد نامہ جدید میں شامل کتب کے اردو اور انگریزی نام درج

ذیل ہیں:

متی (Mathew): مارک (Mark): لوکا (Luke): یوحنا (John): رسولوں کے اعمال (Acts): رومیوں (Romans): 1- کرنٹھیوں (1-Corinthians): 2- کرنٹھیوں (2-Corinthians): گلٹھیوں (Galatians): افسیوں (Ephesus): فلپھیوں (Philippians): 1- ٹھسلنکھیوں (Colossians): 2- ٹھسلنکھیوں (2-Colossians): 1- کلیسیوں (1-Thessalonians): 2- کلیسیوں (2-Thessalonians): 1- ٹھیسیس (1-Timothy): 2- ٹھیسیس (2-Timothy): یعقوب (James): 1- یعقوب (1-James): 2- یعقوب (2-James): یعقوب (Titus): فلیمون (Philemon): عبرانیوں (Hebrews): یوحنا (John): 1- یوحنا (1-John): 2- یوحنا (2-John): 3- یوحنا (3-John): یہوداہ (Jude): یوحنا عارف کا مشکل (Revelation)۔





## کتاب کے بارے میں

تینوں بڑے وحدانیت پرست مذاہب (اور بالخصوص اسلام) میں فرشتے خدا کے قاصد ہونے کے ناتے بنیادی اہمیت رکھتے ہیں..... آسمان پر بیٹھے خدا اور زمین پر بنے والے انسانوں کے درمیان فرشتے ہی واحد وسیلہ ہیں۔ وہ مختلف مذہبی تجربات..... روایا، مکاشفات، خوابوں، مجنوزات، کرشمات، غیبی امداد کے واقعات..... کی بہت سی کہانیوں اور الف لیلہ ولیلہ کے علاوہ اولیا کے قصوں میں بھی ملتے ہیں۔

اس کتاب کا مقصد فرشتوں سے متعلقہ مابعدالطبیعتی تصورات کو تاریخ و تہذیب کی روشنی میں پرکھنا اور پیش کرنا ہے تاکہ موقوفوں اور تضادات کے علاوہ سیاسی و ثقافتی اثرات کو واضح کیا جاسکے۔

## نگارشات پبلیشرز

38 میں اردو بازار لاہور پاکستان | 24 مرنگ روڈ، لاہور پاکستان

Ph: 0092-42-7322892 Fax: 7354205 Ph: 0092-42-5014066 Fax: 7354205

E-mail: nigarshat@yahoo.com

[www.nigarshatpublishers.com](http://www.nigarshatpublishers.com)

